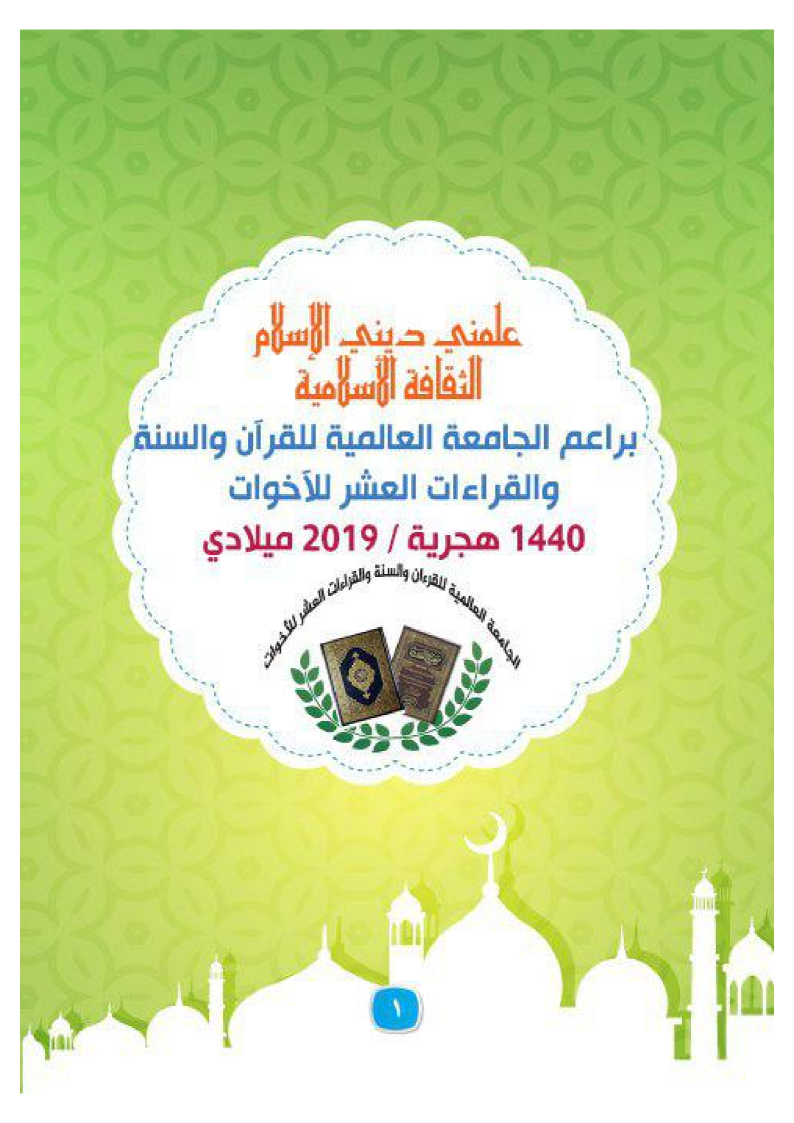
# in the second of the second of

جمع نسم النفة العابي برامع الباهة العالمة التوليط ال عليون د. هنى بنت سعيد ال عليون الشريعة الإسرامية والشريعة الإسرامية





#### مقدمة

الحمدلله على نعمة الاسلام والحمدلله على نعمة الأبناء

والحمدلله على نعمة أنه سبحانه جعلنا نحمده على نعمه وأفضاله فاللهم لك الحمد كما ينبغي لجلال وجهك وعظيم سلطانك فمما لاشك فيه أن المحاضن التربوية أول ما تعتني به هو العقيدة والسنة النبوية فمن فقه الأولويات تعليم الصغار مايرسخ في قلوبهم من الإيمان والعقيدة الصحيحة والسنة النبوية فعن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما قال كنا نتعلم العرب القرآن..

وَعَنْ أَبِي عِمْرَانُ الْجَوْنِيَ, عَنْ جُنْدُب, قَالَ: كُنَا مَعَ النَّبِيِّ ۗ وَنَحْنَ فِتْيَانُ حَرَاوِرَةً, يَغْنِي: اَشْدَاءَ, "فَتَعَلَّمْنَا الإِيمَانَ قَبْلَ أَنْ نَتَعَلَّمُ الْقُرْآنَ ثُمَّ تَعَلَّمْنَا الْقُرْآنَ بَعْدُ فَازْدَدْنَا إِيمَانَا"

وعلى هذا النهج نسير نسأل الله التوفيق والقبول وهذا الكتيب بداية قطرات الخير والعلم لرسم منهج تربوي سديد لينشأ الصغار على الغاية،قال الله وما خلقت الجن والأنس الا ليعبدون سائلين الله تعالى أن ينفع به العباد والبلاد...آمين.

کتبه

منى بنت سعيد أل عليوة دكتوراه بالشريعة الإسلامية رئيسة الجامعة العالمية للقرآن والسنة وتعليم القراءات العشر مديرة دور حاملة المسك لتحفيظ القرآن



في زمن انتشرت فيه الفتن

زادت الحاجة الى غرس العقيدة والسنة النبوية فى نفوس الصغار حيث أن الفائدة العظمى في تعليم العقيدة والسنة النبوية الصحيحة للصغير أفضل وأسهل في قبولها من تعليمه بعد ذلك؛ لأنها موافقة للفطرة التي فُطر عليها ولا شك أن نصوص الوحيين: هما المنهج التطبيقي العملي الصحيح في التربية الإسلامية والثمرة المرجوة من تعليم العقيدة الصحيحة لطفلك هي معايشة المفاهيم التي تعلمها من خلال ذلك وبفهم العقيدة الصحيحة، يفهم الطفل الحياة فيشعر بعظمة الله؛ يشعر بإحسان الله، يشعر ألا ملجاً له إلا إلى الله وليعلم ألاب والأم أن هذه الأمانة،التي حملوها سوف يسألون عنها يوم القيامة؛ فليعدوا الجواب الصواب،بين يدي الله تعالى

وسيجنون ثمار ما عملوا؛ إن خيرًا فخير وإن شرًا فشر، وربما يعاقبون به في الدنيا فيبتلون بأولاد يسيئون إليهم ويعقونهم ولايقومون بحقهم، وهذا بسبب اهمالهم في تربيتهم

وها نحن نضع بين ايديكم، مناهج لتعليم العقيدة للطفل المسلم سائلين الله تعالى أن ينفع بها اطفال المسلمين في كل مكان، وان يتقبلها بقبول حسن، وأن يجعلها مناهج مباركة يفوح شذاها بين الاطفال فتزهر في قلوبهم حدائق ذات بهجة

قسم المناهج بـبراعم الجامعة العالمية هـ1440 / 2019 م



# فهرس الكتاب

| الصفحة | الموضوع                                     | الدرس        |
|--------|---------------------------------------------|--------------|
|        | صُورٌ مِن حَياةِ الصّحابَةِ رضي الله عنهم   | الدرس الأول  |
| 10     | الجِرْضُ على الوَقْت وخُسُن الاستِفادَة منه | الدرس الثاني |
| TV     | الصِّدْق                                    | الدرس الثالث |
| 79     | الطاعـــــــــــــــــــــــــــــــــــ    | الدرس الرابع |
| 13     | الحُبُّ في اللّهِ                           | الدرس الخامس |
| OV     | العلَـــــــــــــــــــــــــــــــــــ    | الدرس السادس |
| Vo     | حَقُ الوالِدَيْنِ والأَقارِب                | الدرس السابع |
| AV     | الشـــماع                                   | الدرس الثامن |
| 110    | الـــــــــــر                              | الدرس التاسع |
| 140    | حَقُّ اللَّهِ تعالَى وحَقَّ الرَّسولِ ﴿     | الدرس العاشر |







صُوَرٌ مِن حَياةِ الصّحابَةِ الصّ

آهمية دراسة سيرتهم

إن في تدارسنا لحياة أصحاب محمد ﴿
فوائد جليلة ينبغي أن لا نُغْفَل عنها حينما
نقرأ سِيرَهُم ونتدارس حياتهُم فمنها:

١. الاقتداء بهم

٢. وازدياد الإيمان بذِكْرهم

٣. وزيادة محبّتِهم في القلوب فهي مِن

الإيمان

حُبُّ الْأَنْصار آية الإيمان ): ﴿ كُمَا قالَ وَبُغْضُهِم آيَة النَّفاق) "

> (۱) رواه البخاري، كتاب الإيمان، باب: علافَة الإيمان خُبُ الأنصار (ص ۱۷) ورواه مسلم، كتاب الإيمان، باب: خُبُ الأنصار (۷٤



وكما قال (لا يحبّهم إلّا مُؤْمِن ولا يُبْغِضُهم إلّا مُنافِق، مَن أَحَبّهم أَحَبّه الله، ومَن أَبْغَضَهُم أَبْغَضُه الله)

قال عبد الله بن عمر ﴿

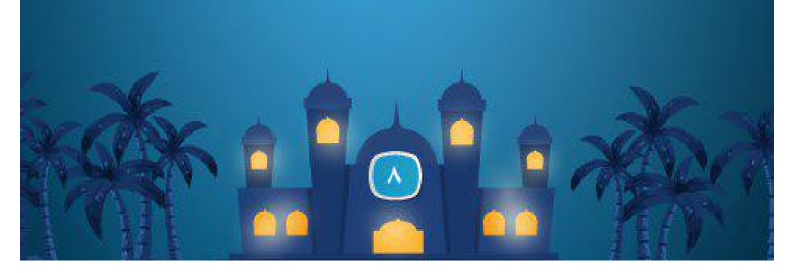
امَن كَان مُسْتَنَا فَلْيَسْتَنَ بِمِن قد مات وأولئك محمّد ﴿ كَانُوا خَيْرِ هَذَهُ الْأُمِّةُ أَبِرُهَا قُلُوباً وأَعَمِقها علْماً وأقلها تَكَلَّفاً قوم اختارهُم الله لصحبة نبيّه ﴿ ونَقُل دِينِهُ فَتَشْبُهُوا بِأَخْلاقِهِم وطَرائِقِهم فهم أصحاب محمّد ﴿ كَانُوا على الهُدى المستقيم والله ربّ الكَعْبَة) (١١) المستقيم والله ربّ الكَعْبَة) (١١)

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب: حُبُّ الأنصار ح ٧٥

<sup>💋</sup> حلية الأولياء ٥/١ ٣٠٥/١

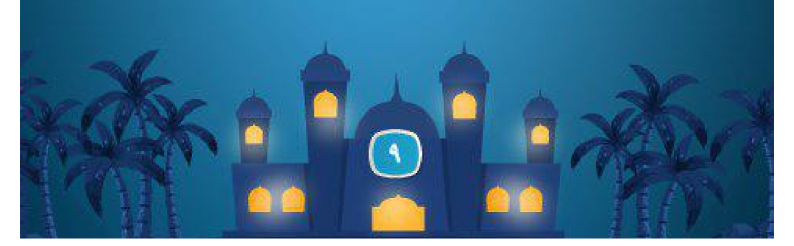
وفي قراءة سيرهم وأخبارهم أنس وسلوى عن قراءة ما لا يُفيد،كان عبد الله بن المبارك رحمه الله تعالى يُكثر الجلوس في بَيْتِه فقيل له ألا تَسْتُوحِش ؟! فقال: كيف أستُوحِش: فقال: كيف أستَوْحِش: وأنا مع النبي هي وأصحابه؟! " وغير ذلك من العبر والفوائد.

(۱) سير أعلام النُبلاء ٢٣٩/٨



### أبو أيوب الأنصاري 🌉

(۱) رواه مسلم، كتاب الأشربة، باب: إياحَة أكل الثُّوم ٢٢٣/٣ لم ١٧١



# أنس بن النّضْر ﷺ

ذكر أنس ﴿ أَنَّ عَمُّهُ أَنسَ بِنِ النَّضُرِ ﴿ كَانَ قَدَ عليه أنه لم يحضر غزُوَة بَدُر مع النبيّ 🎥 وأنه قال وان أراني الله مشتهدا فيما يُعَدُّ مع رسول الله ليُريِّنَ الله مَا أَصَنْحَ، قَالَ: فَشَهِدَ مَحْ رَسُولَ اللهِ ﴿ يومَ أُحُد، فَهَرْمَ النَّاسُ، فقال: اللهمِّ إني أعَتَذِر إليك مما صنع هؤلاء (يعني المسلمين)، وأبِدُرَأُ إليك ممّا جاءً به المشركون، فتقدم بسيفه، فلقي سعند بن معاذ، فقال له: أين يا سعند ؟ إني أجد ريح الجنة دون أحد، فمضى فقاتلهم حتى قتل، فوجد في حسده بضع وثمانون من بين ضرَّبة، وطعنة،ورمية قال أنس: فقالت عمَّتي الرُّبيِّع بنت النضر: فما

(۱) ، مجموع مِن روايتين للبخاري، كتاب المغازي، باب: غزوة أحد، (٤٠٤٨)، ومسلم.
 (کتاب الإمارة، باب: ثبوت الجنّة للشميد، ح (١٩٠٣).



## حرام بن ملحان 🌉

حرام بن ملحان 🏨 مع جماعة من اصحاب 💨 عِدتهم سبعون رَجِلا، خرجوا للدَّعُوة إلى الله تعالى، حتى إذا وَصَلُوا إلى (بِئْرِ مُعُونَةً) تقدّم ثلاثة مِن الصَحابة ﷺ فيهم حرام بن ملحان ثم سبق صاحبيه، وقال لهما: كونا قريبا حتى آتيهم فإن أمنوني كنتم قريبا وإن قتلوني أتيتم أضحابكم فأتاهم وقال لهم اتؤمنوني أبلخ رسالة رسول الله ﷺ؟ وجَعَلَ يَحَدِثُهُم، وأومأوا إلى رَجِلَ فأتاه مِن خَلَفَ فطعنه حتى أنفذه بالرمح فأخذ حرام الذم ونضحه وقال: الله أكبر، فرَّتُ ورَبُّ الك

(۱) مجموع أكثر من رواية في البخاري، كتاب المفاري، باب: غزوة الرُجيع وبنر معونة
 ح (۲۰۹۰، ۲۰۹۱، ۴۰۹۱)، ومسلم، كتاب الإمارة، باب: ثبوت الجنّة للشّميد



# سعد بن أبي وقاص 🏨

قال: حلفت أمّ سعد ﷺ حدّث سعد بن أبي وقاص أن لا تَكلُّمَه أبداً حتى يَكفر بدينه، ولا تأكل ولا تشرب، وقالت: زَعَمْت أنَّ اللَّه وصَّاك بوالدَّيْك: وأنا أمَّك، وأنا آمُرك بهذا، قال مَكثت ثلاثاً حتىغشى عليها من الجهد فقام ابن لها يُقال له عمّار فسقاها فَحَعَلت تَدْعُو على سَعْد" فأنزَل الله هذه الآبة :

وَوَصِّيْنَا الْإِنسَانَ بِوَالدُّنْهِ حُسْنًا وَإِن جَاهِدَاكُ لَتِشْرِكُ بِي مَا لَيْسَ لك به علمٌ فألا تطعُّهُما "إلى مُرْجِعُكُمْ فالبِّنْكُم بِمَا وفي رواية: فلمّا رَأَيْت ذَلك قلتَ: يا أَهُ لو كانت لك مائة نفس فخرَ حَت نفسا نفسا ما تَ ك ى هذا لشيء، فإن شئت فكلي، وإن شئت لا تأكلي

الحديث رواه مسلم، كتاب فضائل الصّحابة، باب: فضائل سُعَد، ح ١٧٤٨

(1) سورة العنكبوت

(٣) عزاه الحافظ ابن كثير للطبراني في كتاب العشرة (تفسير ابن كثير، عند الآية ١٤ من سورة لقمان



قال عمر بن الخطاب الأصحابه: تمنّوا فقال أَحَدُهم: أتمنّى أن يكون مِلْء هذا البَيْت دَراهِم فَأَنفِقها في سَبِيل اللّهِ

فقال: تمنوا

فقال آخَر: أتمنَّى أن يكون مِلْء هذا البيت ذَهَباً فَأَنفِقها في سبيل الله

قال: تمنوا

قال آخَر: أتمنَّى أن يكون مِلْء هذا البيت جَوْهراً أو نحوه فأنفِقَه في سَبِيل اللهِ فقال عمر: تمنّوا

فقالوا: ما تمنينا بعد هذا قال عمر: لكنّي أتمنّى أن يكون مِلْء هذا البَيْت رَجُلاً مِثْل أبي عُبيدَة بن الجرّاح، ومعاذ بن جبل، وحذيفة بن اليمان

فَأَسْتَعْمِلُهم في طاعَةِ اللّهِ "

(۱) - التَّاريخ الصَّفير للبخاري (٧٩/١)، والمستدرك مختَضراً (٢٦٢/٣)، وسِيْر أعلام النَّبلاءا/١٤







إنّ مِن المعلوم أنّ للّه تعالى أن يُقْسِم بِمَا يشَاءَ مِن مخلوقاته، وأنّه لا يُقسِم إلّا بعظيم وكلّما تكرّر القَسَم بشيءِ دلّ ذلك على أهمِّيتِه:

> ولو تَدَبِّرْنَا قُولُه تَعَالَى : وَالْفَجْرِ وقوله عز وجل وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى\* وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى وقوله تعالى وَالضُّمَى\* وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَى لَوجَدَنَا أَنْهَا أَجْرَاءَ الوَقْتُ ثَمْ تَدَبِّر أَيضاً قولَه تعالى : وَالْعُصُرِ



(ا) .(رواه البخاري، كتاب الرّقاق، باب: ما جاء في الرّقاق (٢٢٩/١١)، ح١٤١٢
 (ع) .(رواه البخاري فوقوفاً في الرّقاق، باب: قوّل النّبيّ :(( كُن في الدّينا كأنّك غريب ))، رقم ١٤١٦



# مِن مُظاهِر الفُراغ

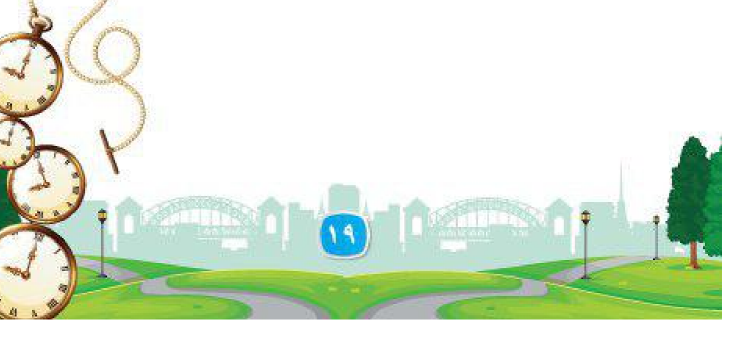
إنّ مَن تَراه يَجول في الشّوارع السّاعات الطّوال بلا مَدَف، مُضِيع لِوقْتِه وَمَن تَراه يجلِس السّاعات الطّوال يَرْقُب ما لا يعود عليه بنَفْع في دِينِه ولا في دُنْياه، مُضَيّع لِوَقْتِه عليه بنَفْع في دِينِه ولا في دُنْياه، مُضَيّع لِوَقْتِه وكلُ ما اشْتَعَل بما لا يُرْضِي الله فقد ضيّع وَقْتَه.

التّحَسُّرِ على فُواتِ الأؤقاتِ

إذا تنبه العاقل، وتذكّر ما مَضَى مِن أيّام عُمُره قَانِه يَنْدَم على السّاعات التي قضاها في اللّهْو والبطالة وأشدّ ساعات النّدم حين يُقابَل المرء بصَحِيفَة عَمَله فيرى فيها الخِزْي والعار



فالعاقِل مَن ندِم اليومَ حيث يَنْفَعه النّدَم واستَقْبَل لحظات عُمُره، فَعُمَرُها قبل أن يأتي اليوم الذي لا يَنْفَع فيه النّدُم





ا. عَدَم وُضوح الغايَة

إنَّ عَدم وضوح الغاية، أو عَدَم وُجودِها أو عدم التَّفكيرفيها، أو عدم الانشِغال بها والسَّعي لأجلها هو أعظم سبَب لِضَياع الأوقات فمَن حدَّد هَدَفاً يَسْعى إليه أيّا كان الهدَف فإنّه لن يُضَيِّع وَقْتَه

فَالطَّالِبِ الذِّي يُرِيدِ التَّفَوِّقَ لَا يُكُثِّر مِنَ اللَّهُو ﴿ وَاللَّهُو اللَّهُو اللَّهُو

ومَن يُرِيد الزّواج يَسْعَى ﴿ لِتَحْصِيلِه بِأَسِبَابِهِ ﴿ لِي

ومَن يُرِيد أن يكون تاجِراً فإنَّه ﴿ يَسْعَى لِتَحْصِيلَ ذَلِكَ ٢



# وهكذا فَحَرِيّ بمن غايته الوُصول إلى الجنّة ونعيمها أن يَسْعَى جادًا لِتَحْصِيلِها

سَابِقُوا إلَى مَغْفِرة مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةً عَرْضَهَا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَعِدَتُ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ذَلِكَ فَصْلُ اللَّه يُؤْتِيهِ مِنْ يَشَاءُ وَاللَّه الْعَظِيمِ فَاللَّه الْعَظِيمِ الْعَظِيمِ الْعَظِيمِ الْعَظِيمِ الْعَظِيمِ الْعَظِيمِ الْعَلَيْمِ الْعَظِيمِ الْعَظِيمِ الْعَظِيمِ الْعَظِيمِ الْعَظِيمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلْمُ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمُ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمُ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلُمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلُمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلُمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ ا



#### وفي الحديث

مَنْ خَافُ أَذْلُجَ، وَمَنْ أَذْلَجَ بِلَغَ الْمُنْزِلِ أَلَا إِنَّ سِلْعَةَ اللَّهِ عَالِيَةً، أَلَّا إِنَّ سِلْعَةَ اللَّهِ الجِنَّةَ

وكلَّ هَدَف نبيل يسعى المؤمن لتَحْصِيلِه فيه إصْلاح دينه، أو دُنياه، أو أمّته، إذا أخلَص فيه النِّية ووافق فيه الطريقة الشرعية فإنه طريق لِتَحْصِيل تلك الغاية

مُرافقة الزُملاء غير الجادِين الذين يُضيَعون الأوقات سدى، ولا يستفيدون من عُمرهِم وشبابهِم

ب الفَراغ، وعدم مَعْرِفَة ما ينبغي أن يشغل به وَقْتُه

كَثْرَة الملهيات والمغريات فإذا انشغل بها المؤمن ضاع وقته وخسر عُمْرَه

قِلَة الأعوان من الأهل والأضحاب على استغلال الوقت

> ﴿﴿ رواه الترمذي، كتاب صفَّة القيامَة، باب (٨٠) ح ( ٠٥٠)، وقال: " حديث حُسَن غريب "، ورواه الحاكم \* (٢٠٤٠ - ٣). وقال: " صحيح الأسناد ولم يخرُجاه

# استغلال الوقت

ينبُغي العناية بالوَقْت ومِلْنِه بالعَمَلِ حتى لا يُوجَد فراغ، فالفراغ داع إلى الفساد، والنفس إن لم تُشْغِلها بالطاعة شغَلَتْك بِالمعصِيّة

إِنَّ الشَّبِابُ والفَراغُ والجِدُه ۗ مَفْسَدُةٌ لِلْمَرْءَ أَيَّ مَفْسَدَةً

إنّ وضوح الهَدف، ومَعْرِفَة أهميّة الوقت، سَبَبُ لاستغلاله، فعَلَيْك بِتَرْتِيب وَقْتَك وتَنظيمه واستغلاله بأن تَجعَل لك جَدُولاً يَومِياً وأسبوعياً وخِلال الإجازات لكي تَسْتَغِلَ وَقْتَك على الوجه المطلوب وصُور استِغْلال الوقت أكثر مِن أن تُحْصَر، ومنها:

المحافظة على الصّلوات في والتّبكير إلى المسجد الجماعة

وقِراءَة القرآن وحُدُمة الوالدين وصِلَة الأرحام

والزيارات النّافعة عيادة المرضى والتّعلم والتّعليم

والدَّعوة إلى الخير والتَّفَكُر في خُلُق مصالح نفسك الله



ومصالح وطنك والعَمَل النَّافِع وكتابة وأمتك المنتج البحوث

و<mark>حُضور حِلَق</mark> والاستماع لكل ومساعدة العلم والقرآن نافع ومفيد المحتاجين

وغير ذلك كثير، بل إنّ انْشِغالَك بالمباح ولو كان نُوماً أو اضطِجاعاً بنِيّة تَرويح النَّفْسِ لتَسْتعيد نشاطها وتقوى على الطاعة من استغلال الوَقْت

قال معاذ 🎎

أما أنا فأنام وأقوم، فأحتسب نؤمتي كما أحتسب قومتي "

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى: معناه أنه يَطْلُب الثّوابَ في الرّاحَة، كما يَطْلُبه في الرّاحَة إذا قصد بها يَطْلُبه في التّعب لأنّ الرّاحَة إذا قصد بها الإعانة على العبادة حصل بها الثّواب" ( الإعانة على العبادة حصل بها الثّواب" ( والمراد بقوْمَتِه هنا: قِيامه اللّيل وصلاته

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب المُغازي، باب: بَغْث أبي مُوسى ومُعاذ إلى اليَمَن (٢٠/٨)، (ح ٤٣٤١، و٤٣٤، و٤٣٤، و٤٣٤)، و (٤٣٤٥)، ومصلم، كتاب الإمارة، باب: النَّهِي عن طلَّب الإمارة والحرَّص عليها (١٤٥٦/٣)، يرقم ١٧٣٣).

<sup>👣</sup> فقح الباري (٦٢/٨) بتُصَرَّفَ يَصِير

## صُور مِن الحِرْص على الاستِفادة مِن الوَقْت

#### قال عبد الرّحمن بن أبي حاتم الرّازي ۗ

عن حاله مع أبيه (أبو حاتم محمّد بن إدريس الرازي): ربما كان يأكل فأقرأ عليه ، ويمشِي وأقرأ عليه، ويدخل الخلاء وأقرأ عليه، ويدخُل البيت لِطلب شيْء وأقْرَأ عليه "ا

#### قال عبد الرّحمن بن أبي حاتم الرّازي

كنّا بمصر سَبِّعة أشهر، لم ناكل فيها مَرقَة، كان نهارنا مُقسَم لمجالس الشيوخ، وبالليل النَسْخ والمقابلة، قال: فأتينا يوما أنا ورفيق لي شيخا، فقالوا: هو عليل، فرأينا في طريقنا سمكا أعجبنا، فاشتريناه، فلما صرنا إلى البيت حضر وقت مجلس، فلم يمكننا إصلاحه، ومضينا إلى المجلس، فلم نزل حتى أتى عليه ثلاثة أيام، وكاد أن يتغير، فأكلناه نيئاً، لم يكن لنا فراغ أن نعطيه من يشويه، ثم قال: لا يُستطاع العِلْم براحة الجسد



(٧) سير أعلام الثَّبلاء ٢٦٦/١٣





اس ٢

مَيّا نُضَيِّح الوَقْت .. بَيِّن رأيَك في هذه العبارة مع التُعلِيل ؟

لماذا كان الوَقْت مُهمّاً ؟

الوَقْت هو الحَياة ما معنى هذه العبارَة ؟

بين غ اذكر خَمْسَ صُور مِن مَظَاهِر ضياع الوقت سِوى ما في الكِتاب

> متى يُثاب المرء المسلم على الرّاحة والاستجمام ؟ اذكر ثلاث صورٍ على ذلك مِن إنشائك



الصِّدُق: هو مطابقة الخَبر لِلواقع، وصَدّه الكَذب، وهو الإخبار عن الشيء خلاف ما هو عليه

#### مكائة الصّدق

الصّدق من أعظم خصال الخير، وهو من مكارم الأخلاق التي جاء الشرع بتأكيدها والأمر بها فهو خلق رفيع يتمثّله الأفاضل من النّاس ويتنكب عنه الأراذل، ولذلك كان وصفا ملازما للأنبياء عليهم السلام، وضده ما كان ملازما للمنافقين وأشباههم



#### الأمر بالصِّدْقِ، والنَّهِي عن الكَذِب

قال الله تعالى: يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهِ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ إِنَا النَّبِي وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ عِن النَّبِي فَي أَنَّه قال: وعن ابن مسعود فَي عن النَّبِي فَي أَنَّه قال: (( عَلَيكُم بِالصِّدُق، فإنَ الصِّدُق يَهْدِي إلى البِرَ، وإنَّ البِرِ يَهْدِي إلى الجِنَّة، وما يَزال الرَّجُل يَصْدُق ويَتَحَرَّى الصَّدُق حتَّى يُكْتَب عند الله صِدِيقاً، وإيَّا كُم والكَذِب فإنَّ الكَذِب يَهْدِي إلى الفُجور، وإنَّ وإيَّاكُم والكَذِب فإنَّ الكَذِب يَهْدِي إلى الفُجور، وإنَّ الفُجور يَهْدِي إلى النَّار، وما يَزال الرَّجُل يَكْذِب الفُجور يَهْدِي إلى النَّار، وما يَزال الرَّجُل يَكْذِب وَيتَحَرِّى الكَذِب حتَّى يُكْتَب عند الله كذَّاباً)) "أَ

# أقسام الصِّدْق

(أ) الصَّدُق بِالقَلْبِ، فَالْمُوْمِن يَجِبِ أَن يَكُون صادقاً بقلبه، فلا يخالف ظاهره باطنه

<sup>(</sup>۱) رواه البقاري، كتاب الأدّب، باب: قوله تعالىان الذين ُ (الفتح ۲۰۷/۱۰)، رقم (۲۰۹۶)، ومسلم كتاب البر، باب: . فَيْح الكَذِب (۲۰۱۲/٤)، رقم (۲۰۰۷)، وهذا لَفْظُه

(ب) الصَدَّق بالأفعال، سواء التي بينه وبين الله تعالى أو بينه وبين الخلق، فلا يَغش، ولا يخلف إذا وَعَد قال تعالى: مَن المؤمنين رجال صَدَّقُوا مَا عَاهَدُوا الله عليه فَمِنْهُم مَن قَصَى نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَن يَنتَظِر وَمَا بَدُلُوا تَبْدِيلا هِ مِحْرِيهِ ،

(ج) الصَّدُق بالأقوال،فلا تَخَالِفُ الوَاقِع، ولا تَخَالِفُ الْفَعَالِ صَاحِبِهَا قَالَ تَعَالَى: يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمُ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ (٢) كَبُرَ مَقْتًا عَنْدَ اللّهُ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ (٣) صَنَّهِ،

#### مِن ثُمَرات الصِّدُق

الصَّدقِ يَهْدي الى البرّ والبر يَهْدِي إلى الجنة

الصّادق محبوب عند اللّه وعند النّاس

> م الصّدق يُنجّي صاحبَه من م المهالك في الدّنيا والآخِرة

#### الكذب وحُكْمُه

الكَذِب: الإخبار عن الشيء خلاف ما هو عليه، وقد يكون في الماضي، كأن يقول: فعَلْت، وهو لم يَفْعَل وقد يكون في المستَقْبَل، كأن يقول: سَأَفْعَل، وليس في نِيَتِه أن يَفْعل

والكَذِب لا يجوزُ في جدِّ ولا هَزْل، وليس في الكَذِب شيءُ ليص مباح، وشَيْء أُسُود حَرام، كما يَظُنْ البعض، بل كله خُلُق مَنْمومٌ، إلّا ما دَعَت إليه الضّرورَة، كالكَذِب لإنْقاذِ مَعْصوم الدّم مِن قاتِل، أو لِتَحْصِين مال مِن غاصِب، ونحو ذلك أا

قال ابن مسعود مسعود ولا جد

ويَعظُم الكَذِب إذا ترتّب عليه ضَرَر أو فُساد، ويعتبر اعتِياد الكَذِب مِن كَبائِر الذُّنوب

 <sup>(</sup>١) يُنظر في الواضع التي يجوز فيها الكذب: رياض الصالحين، باب: بيان ما يجوز من الكذب، وكتاب الأنكار، للنّووي
 (ص ٢٣٤)، في باب: النّهي عن الكذب وأفسامه، وغذاء الألباب للسّفاريني (٢/ ٢٤٤)، وغيرها

 <sup>(</sup>٣) (واة البخاري في كتاب الأدب للفرد، رقم (٣٨٧)، والطيراني في الكبير رقم (٢٥ ٥)، وابن في النَّذِيا في ذُمّ (الكتَّب، رقم (٧٩)



الكَذِب على الله تعالى

ودلك معل ان بتكلم في دين الله بغير علم، أو يقول: قال الله كذا، ويذكر أشياء لم يقلها الله تعالى، الله يعلم أني معلت كذا، وهو لم يمعله، ونحو ذلك، وهذا من أعظم الكذب

قال تعالى: قُلْ انْمَا حَرَمَ رَبِّي الْفُواحِشُ مَا ظَهُرَ مِنْهَا وَمَا بَطِنَ وَالْاِثْمَ وَالْبَغْيِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُشركوا بالله مَا لَمْ يُنزِلُ بِهِ سَلْطَانًا وَأَن تَقُولُوا عَلَى الله مَا لَا تَعْلَمُونَ ...«عرف الله

وقال تعالى: ولا تقولوا لما تصفُ السنتكمُ الْكِذَبِ هَذَا حَلَالُ وَهَذَا حَرَامُ لِتَفْتَرُوا عَلَى الله الْكذب إنَ النَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّه الْكَذَبِ لا يُفْلِحُونَ.... لِللَّهِ الْكَذَبِ لا يُفْلِحُونَ.... الكذب على رسول الله وهو أيضا من أعظم أنواع الكنب، قال : إنّ كنبا علي ليس كذب علي أحد، فمن كذب علي متعمدا فليتبوا مقعده من النار "

وهي من أشد أنواع الكذب، والواجب على الكذب، والواجب على المرء ألا يشهد إلا بشيء يعلمه يقينا، ولا يتردد في رد من يطلب منه الشهادة في شيء لا يعلمه ومما يدخل في ذلك تساهل الناس اليوم بالشهادة في المحاكم، وكتابة العدل

(١) رواه مسلم في المقدمة (١٠/١)، حديث رقم (٤)، عن المغيرة بن شعية، والجزء الأخير من الحديث مُتُواتر





#### عُقوبَة الكَاذِب

ممّا وَرَد في ذلك: حديث سمرة بن جندب 🥮 في رُؤْيا النَّبِيِّ ﴿ : (( إِنَّهُ أَتَانِي اللَّيلَةِ آتِيانِ، وإنهما قالا لي: انطلق...، قال: (( فَانْطَلْقُنَا فَأَتَيْنَا عَلَى رَجُل مُسْتَلَقَ لقفاه، وإذا آخر قائم عليه بكلوب من حُديد، وإذا هو يأتي أحَد شِقَى وَجُهِه فَيُشَرُّشُر شَدُقَه إلى قَفَاه، وعَيْنَهُ إِلَى قَفَاهُ، ثُم يِتَحُوِّلَ إِلَى الجَانِبِ فَيَفَعَلَ بِهُ مِثْلُ ما فعُل بالجانب الأوّل، فما يَفرُغُ من ذلك الجانب حتى يَصِحُ ذلك الجانِب كما كان، ثم يعود عليه، فَيَفْعُلُ مِثْلُ مِا فَعُلُ فِي الْمُرَّةُ الأُولِي قالت: قلت: سُبِحان الله! ما هذان؟ .. إلى أن قال قالا لي: أما إنَّا سَنُحْبِركُ ... وأمَّا الرَّجْلِ الذي أَتَيْتَ اليه يُشَرِّشُر شُدُقه إلى قفاه، وعَيْنَه إلى قفاه، فانه رُجُل يَعْدو مِن بَيْتِهِ فَيَكُذبِ الكَذبَةِ تَبْلُغُ الْأَفَاقِ (1) وقوله: (يُشرشر) أي: يُقطع

<sup>(</sup>١٠ دواه البخاري، كتاب التُعيير، باب: تعيير الرّؤيا بعد صلاة الصبح، (الفتح ٢١/٤٣٨)، رقم ٧٠٤٧ والمدين الرّؤيا بعد صلاة الصبح، (الفتح ٢١/٤٣٨)، رقم ٧٠٤٧ المدين الرّؤيا بعد صلاة الصبح، (الفتح ٢١/٤٣٨) المدين المدي



# الكذب من خصال المنافقين

من تكرّر منه الكذب حتّى صارَ عادة يُكتب عند الله في صحائف الكذابين، وهذا من أقبح وأشنع ما يكون، فالمرء لا يَرضى أن يُصنف من قبل مله وأصحابه في قائمة الكذابين، فكيف يَرضى أن يكون عند خالقه كذلك ؟

# الكاذِب مَردودُ الشّهادَة ٣

الكاذب قد يُرد صدقه؛ لأن الناس لا يثقون بكلامه، قال ابن المبارك رحمه الله تعالى:(( أول عقوبة الكاذب مِن كذبه: أنه يُرد عليه صدقه )) "ا

(١) رواه ابن أبي الدُّنيا في ذُمَّ الكُذب، رقم ٢ ٨



الاستعانة بالله تعالى، ودُعاؤه أن يخلِّصُه مِن هذا الدَّاء الخَطِير

استشعاره سُوء هَاتَمَة الكَذِب، بأن يُكَتَب عند الله في صحائف الكَذَّابِينَ

مُراقَبَة اللّه، ومُراقَبة الملائِكَة، وأنّها تَكْتُبُ عليه كلّ شيء

مَعْرِفَتُه أَنَّ الكَذْبَ قَد يُؤَدِّي بِهِ إِلَى أَلَّا تُقْبِلَ منه جميع أقوالِه في المستقبل، وأنه يسقط من أغين الناس

تَصَوِّره أَنَّ النَّجَاةَ الحقيقيَّة في الصَّدُق، سواء في الدُّنيا أو في الأَخِرَة، وَإِنَّ طَهَر له بادِئ الأَمْر أَنَّ النَّجَاةَ في الكَذِبِ

أن يَتَجَنَّبِ ما يدعوه إلى الكذب، ومِن ذلك: فَعَلَ القبيح الذي يدعوه للاعتذار كاذباً، وكثرة المواعيد التي تدعوه لإخلافه، ومجاراة الأصدقاء الكاذبين، أو الذين يستمعون إلى الكذب، ويشجعون عليه



#### الطاعـــة

#### الاجتماعُ ضرورةً، ولا بُدُّ فيه من إمارة

لقد جُبِلَ النّاسُ على حُبِ الاجتِماع، فالإنسانُ اجتِماعِي بطَبْعِه، والنّاسُ منذَ القِدَم لا يَعِيشُون إلّا في جماعات، وكلّ جماعات إن لم يكن لها قائد يُنظِم أمْرَها ويُطاع فيها، ويُسمَع أمْرُه ونهيه، فإن اجتِماعها يعود إلى فَرْقَة، والْفها إلى تَناحُر، وأنسها إلى وَحُشَة

قال الشاعر لا يصلح الناس فوضى لا سراة لهم لا سراة إذا جَهَالهم سادُوا

فَجَاءَ الشُّرِعَ وَالنَّاسَ عَلَى ذَلِكَ، فَقَرَّرَ هَذَا الْوَاقِعِ وَرَتَبِ أُمُرَه، وحَوَّلَه مِن عَادَةٍ إلى دِينٍ، فقال تعالى آمِراً بِطاعَةٍ وُلَاةَ الأَمْرِ

يًا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمُ فإن تَنَازُعُتُمْ فِي شَيْءَ فَرُدُوهُ إلَى اللَّهُ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهُ وَالْيَوْمِ الْأَحْرِ ذَلِكَ حَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا (٩ ٥) تَصْبِهُ وَهُ

## اتساع دائرة الإمارة

وتَتَّسِع دَائِرَة <mark>ذلك حتى تَشُمَل كلّ مَن له وِلايَة شَرعِيّة</mark> صَحِيحَة، فَإِنَ له حَقّ الطّاعَة

عن أبي هريرة مرفوعاً: من أطاعني فقد أطاعً الله، ومن عصاني فقد عصى الله، ومن يُطع الأمير فقد عصاني أ

ومِن ذلك كلّ ما له وِلايَة صَحِيحَة، كالوَزِير في وِزارَتِه والمدِير في إدارَتِه، ونحو ذلك، فهؤلاء لا يمكِن أن يَسِيرَ العَمَل المنوط بهم إلّا بإعطائِهم حَقَ الطّاعَة ممّن تحَت أَيْدِيهِم وجَماعَة السّفَر لا بُدّ لها مِن أمير يُعْطَى حَقّ الطّاعَة

> قال ﷺ إذا خَرَج ثَلاثَة في سَفَر فليؤمَروا أحَدُهم 👊

- (١) رواه البخاري، كتاب الأحكام. (١١١/١٣). ح (١٣٧٧)، ومسلم، كتاب الإمارة، باب: وُجوب طاعة
   الأمهر في غير مُغْصِية (١٩٣٧). ح (١٨٣٥)
  - (۲) رواه أبو داود، كتاب الجهاد، باب: القُوْم يُسافرون ويُؤَمِّرون أَحِدُهم (۲/۲))، ح (۲۲۰۸)، و۲۰۰۹

ويمتد ذلك، فيشمل ولي الأسرة وراعيها، فإن له حقّ الطّاعة، فعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله يتقول: كلّكم راع وكلّكم مسؤول عن رعيته، والإمام راع ومسؤول عن رعيته، والرّجُل راع في أهله ومسؤول عن رعيته والرأة في بيت زوجها ومسؤولة عن رعيتها والخادم في مال سيده راع ومسؤول عن رعيته

مَعْنَى الطَّاعَة

الطّاعَة: الأنقياد ومنه: المطيع والطّائِع للّه؛ لأنّه مُنْقادٌ لأمْره وعَكَسُه العاصِي؛ لأنّه مُسْتَعْص غير مُنْقادٍ

 <sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الوصايا، باب: (٣٧٧/٥)، ح (١ ٥ ٧٧)، ومسلم، كتاب الإمارة، باب: فَضِيلَة الأمير وعُقوبَة الجائر،
 والحُثُ على الرَّغْقِ بالرَّعْيَة والنَّهِى عن إدخال الشُقَّة عليهم (٩/٣)، ح ١٨٢٩



وهي الطّاعَة غير المشروطَة وهذا النّوعَ خاصٌ باللّهِ تعالى ورسولِه ﴿ فليس لأحد كائِناً مَن كان غير الله تعالى ورسوله ﴿ طَاعَةً مُطْلَقَةً

## خُصائص الطَّاعَة المُطْلَقَة

أَ أَنْهَا طَاعَةً مُسْتَقِلَةً بِنَفْسِهَا غَيْرِ تَابِعَةً لِغَيْرِهَا، لَخُلَافُ طَاعَةً غَيْرِ الله ورسوله ﴿ فَهِي طَاعَةً غَيْرِ مُسْتَقِلَةً، بل هي تَابِعَةً لطَاعَةً الله ورسوله ﴿ وَلَدُلْكُ ذَكَرِ الله تَعَالَى فَي الآية السَّابِقَة الفَعْلَ (أطيعوا) مُتَعَلِّقاً بِالله تَعَالَى، ثم ذَكَر مُتَعَلِّقاً بِرَسُوله ﴿ وَلَمْ يُكَرِّرُهُ عَنْدُ ذَكْرِ طَاعَةً (أولي الأمر)، وذَلِكُ والله أعلم لأنه ليس لهم طاعة مُسْتَقِلَةً، بل هم تَبِعُ لطاعة الله تعالى ورسوله ﴿ وَلَا الله عَلَى ورسوله ﴿ وَلَا الله ورسوله ﴾ ورسوله ﴿ وَلِي الله ورسوله ﴿ وَلَا الله ورسوله ﴿ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا وَلَلْهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ لَيْنَا وَلِهُ إِلَيْنِ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ لَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْكُولِ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَلَا

## خُصائِص الطَّاعَةِ الْمُطْلَقَة

ب سرعة الاستجابة، دون تردد؛ لأنه ليس في أمر الله تعالى وأمر رسوله إلا الخير والحكمة فليس في شرع الله ما ينافيها أفحست أنما خلفناكم عبنا وأنكم إلينا لا ترجعون سيده فليس العبث من فعل الله تعالى أبدا، وهذا من معنى الايمان باسم الله تعالى: (الحكيم) وصفته: الحكمة

وبهذا تَعْرفُ أَنَ تَنْفِيدُ المسلم لأَمْرِ اللهِ تَعَالَى ورَسولِهِ لا يَتُوقُفُ عَلَى إِدْراكِهِ لِلحِكْمَةِ، بِلِ الواجِبِ عليهِ المبادرة للاستجابة، ولا بأسَ بعد ذلك أن يحاول التَعَرف على الحِكْمَة الشَّرعِيَة، ويَسْأَلُ عنها، فإن لم يَسْتَطِعُ إِدْراكِها فليس ذلك لعدم وُجودِها، بل لقصور إدراكِه عن معرفتِها ولذلك قد يعرفها غيره، وقد يعرفها هو بعد جين

وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمرا أن يكون لهم المخيرة من ورسوله أمرا أن يكون لهم المخيرة من أمرهم ومن يغص الله ورسوله فقد صل ضلالا مينا العواب ٢٠٠



## خُصائِص الطَّاعَةِ الْمُطْلَقَة

## ج. أنّ في طاعة الله ورسوله الهداية التّامّة قال تعالى

# أَقْسَامِ الطَّاعَةِ ۗ ٢. طَاعَةً مُقَيِّدُةً

وهي الطَّاعَة المشروطة بشروط، فلا تجب إلَّا إذا وُجِدَت هذه الشُّروط، وهذه الطَّاعَة هي الطَّاعَة لأولياء الأمور بأنواعِهم، مِن حاكِم، وأمير، وأب، ومُدَّرِس، وغيرهم

> شروط وُجوب الطّاعَة الْمُقَيِّدَة ما يلي

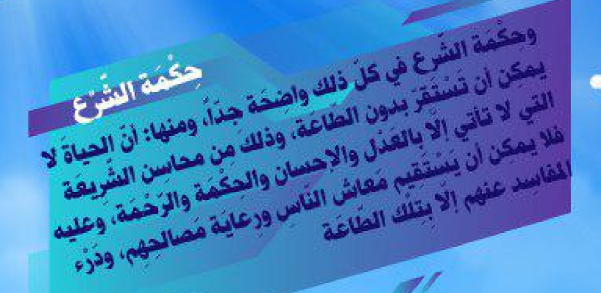
ألا تكون في معصية الله ورسوله بل في المعروف، ودليل ذلك عن علي قال: بعث رسول الله شي سرية، وأمر عليهم رجلا من الأنصار، وأمرهم أن يطيعوه، فغضب عليهم، وقال: أليس قد أمر النبي أن تطيعوني؟ قالوا: بلي، قال: قد عرمت عليكم لما جمعتم حطباً وأوقدتم ناراً، ثم دخلتم فيها، فجمعوا عليكم لما جمعتم حطباً وأوقدتم ناراً، ثم دخلتم فيها، فجمعوا حطباً، فأوقدوا ناراً، فلما هموا بالدخول، فقاموا ينظر بعضهم إلى بعض، فقال بعضهم: إنما قبعنا النبي في فراراً من النار أفندخلها ؟ فبينما هم كذلك إذ خمدت النار، وسكن غضبه، فذكر للنبي فقال: لو دخلوا ما خرجوا منها أبداً، إنما الطاعة في المعروف
 في المعروف

ولا البلاي، كتاب الأحكام، باب: الشمع والطاعة الإمار ما ليرتكن تحصية (٢٠ /١٠٤) و (١٠ / ٢٠ ) ومصلم: كتاب الإمارة، باب: وُجوب طاعة الأمراء في 18 / ١٨٠). ومصلمة الأمراء في 18 / ١٨٠) ومصلمة الأمراء في المراء في

ب. الاستطاعة، قال تعالى: فَاتَفُوا اللّهُ مَا اسْتَطَعُتُمُ وَاسْمَعُوا وَأَفْقُوا حَيْرًا لاَ نُسْكُمْ وَمَن بُوقَ شَحَ نَفْسِهُ فَأُولِنكُ هُ مُ الْمُفْلَحُونَ السَّبِينَة الله مَا إِذَا بَايَعْنا وَعَن ابَنَ عمر رضي اللّه عنهما قال: كنّا إذا بايعنا رسولِ الله على السّمع والطّاعة يقول لنا: فيما استَطعْتُم "

ألا يترتب على الطاعة ضرر للمأمور، فمن القواعد الشرعية المقررة أنّ الضرر يُزال
 قال ش: لا ضرر ولا ضرار " لكن قد يُحْتَمَل الضرر الخاص لِتَلافي الضرر العام أو الضرر الأضغر لضرر أكبر منه

- (١) رواه البخاري، كتاب الأحكام، باب: كيف يُبايع الإمام النَّاس (١٣/ ١٣). ح ٢٠ ٢ ٧
- (٢) رواه أحمد في مستده (٣٢٧/٥)، ومالك في الوطأ، كتاب الأقضية، باب: القضاء في الرفق (٣٤٥/١)، رقم (٣١)،
   وابن ماجه في الأحكام، باب: مَن بَنِي في حَقِّه ما يَضَرّ بجارِه (٧٨٤/٢)، ح (٣٤٠٠)، وقال النّووي في الأربعين ح
   (٣٢): حَديث حَسَن



#### من الآثار الحَمِيدَة الْمُتَرَبِّبَة على طاعة ولاة الأَمْر

 ١ . في ذلك امتِثالُ لأمر اللهِ تعالى، ورسولِه ويترتب على ذلك الأجر والثواب

٢. في ذلك تَلاحُم لِلأَمّة وتماسُك، واستمرار لوحْدَتها
 ٣. انتظام أمور الدولة، سواء ما يتعلّق بأمور الدّين أو الدُنيا

٤. إشاعة الأمن والاستقرار في رُبوع البلاد

٥. سبب لِقَوَّة الأُمَّة وَهَيْبَتِهَا وَنَصْرِهَا عَلَى أَعْدَائِهَا فِي





معنى الهنب يعرفون شيئا اسمه الحب في يعرفون شيئا اسمه الحب في يعرفون شيئا اسمه الحب في ببغض علاقات منشؤها الأرض، أو النسب أو ما شابه ذلك، فجاء الله بنور الإسلام، وسما بتلك العلاقات، فجعَل علاقة الدين أرفعها وأجلها، ورتب على هذه العلاقة الأجر والثواب، والجب والبغض، فنشأ مع الإسلام مصطلح: الأخوة في الله، والحب في الله فالحب في الله: محبّة المسلم لما فيه من خصال الخير والطاعة لله تعالى، فليست لأجل المال، ولا النسب ولا الوطن، ولا غير ذلك



## مِن فَضائِل الحُبّ في الله

٨٠ محبة الله تعالى للمُتَحابِين فيه، فعن أبي هريرة هن النبي هي : أن رَجُلاً زارَ أَخا له في قَرْيَة أَخْرى، فأرْصَد الله له على مَدْرَجَتِه مَلكاً، فلما أتى عليه قال: أين تُريد ؟ قال: أريد أَخا لي في هذه القَرْية، قال: هل لك عليه من نعْمة تَربُها ؟ قال: لا، غير أني أَحْبَبْتُه في الله عز وَجَلَ قال: فإني رسول الله إليك أن الله قد أَحْبَك كما أَحْبَبْتُه

فيم 🗥

وفي الحديث القَدسي وجَبِّت محبِّتِي لِلمُتَحابِّين في والمتَجالِسِين في، والمتَزاورينَ في، والمتَباذلين في (")

(1) رواه مسلم، كتاب البرّ، باب: فَضُل الحُبّ في الله (١٩٨٨/٤)، رقم ٢٥٦٦
 ، وقوله: (رَضِد على مُدْرَجْته: أَفَعْدُه على طَرِيقِه يَزْقُنِه، وقوله: (تَرْبُها) بمعلى: تحفظها وتُراعِبها بذَهابِك إليه
 (٢) مناه مالك قد المدار كتاب الخُرى على حَمَا حَدُدُ فَي التَّحِيثِ فَي الله على على على المدار كتاب الخُرى على على المدار كتاب الخُرى على على المدار كتاب على التَّمِيثِ على المدار كتاب الخُرى على على على المدار كتاب على التَّمِيثِ على المدار كتاب على المدار كتاب على المدارك المدارك



١٠ المتحابون في الله تعالى في ظلّ عَرْشِه يَومَ لا ظلّ الله الله عَرْشِه يَومَ لا ظلّ الله ظلّه، قال الله عليه عليه عليه ورَجُلان تحابًا في الله، اجتَمعا عليه، وتَفرَقا عليه الله في ظلّه ورَجُلان تحابًا في الله، اجتَمعا عليه، وتَفرَقا عليه

وقال ﷺ: إنّ الله يقول يوم القيامة: أين المتَحابُون بجلالي اليوم أظلّهُم في ظلّي يوم لا ظلّ الا ظلّي (\*\*)

٣. الحب في الله من أسباب دُخول الجنّة، قال ﴿
 لا تَدْخلون الجنّة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتّى تحابوا ﴿

صفات من تختار أُخُوته ومن تُجتنب

لِمَا لِلصَّاحِبِ مِن تَأْثِيرِ عَلَى صَاحِبِهِ فَالْوَاجِبِ عَلَى الْمُسَلِّمِ أَنْ يَعْتَنِي بِمِن يَخْتَارُه لِصَّحْبِتِه، وَلَذَلْكُ قَالَ النَّبِيِّ ﴿ الرِّجُلُ عَلَى الْمُنْخُرِ أَحَدُكُم مِن يَخَالِلُ \* اللَّهِ عَلَى الْمُنْظُرِ أَحَدُكُم مِن يَخَالِلُ \* اللَّهُ عَلَى دَيْنَ خَلِيلِهِ، فَلْيَنْظُرِ أَحَدُكُم مِن يَخَالِلُ \* ا

<sup>🔭 (</sup>روت نستان کتاب الازمان جاب: لا پنجال البلغة (لا للهملون (١٠١١)، وقو (٥٠١)



<sup>🚺 (</sup>زواه البطاري في الأذان، وب: مَن جَسَن في المعجد ينتجار الصَّاةُ (الطَّحَج ٢٠١٠)، رقم (٢٠١)، ومعلم في الرفاة، ياب: فَحَل بطُعَاء الصَّدَلَة (٢١ هـ ٢١)، رقم (٢٠١٠)

<sup>(</sup>٣) بازواد بسليد كفات في باب للقال القب في الأدار الرده ١٠ ان رقير (٢٥٠٠ ا

# ومِن أُهُمّ الصِّفات التي يَنْبَغِي

اتِّصاف الصّاحِب بها

# اً) أن يكون ذا دين وتقوى

بخلاف من ليس كذلك، ولكل منهما علامات يعرف بها، فعلامة ذي التقوي: حرصه على فرائض الله كالصلاة ونحوها، ونظافة لسانه من السب واللغن والغيبة وغيرها، ونصحه لصاحبه ومحبته للصالحين وبعده عن الرّذائل والفواحش وإعانته وتتبيطه عن المعصية، ونحو ذلك من الصفات وعلامة ضده بضد ذلك، والله الموفق

قال تعالى

الْأَخِلَاءُ يَوْمَئِدُ بَعْضُهُمْ لِبَعْض عَدُوّ إِلَّا الْمُتَّقِينَ ﴿ رَدِدِ ١٠٠٠

> وقال ﷺ: لا تُصاحِب إلَّا مُؤْمِناً ولا يَأْكُل مِن طَعامِك إلَّا تَقِيّ (١١

(1) رودايو داود في الأدب. باب ها يُؤمّر أن يجالس (١٠١٧/٥)، (١٨٣٠)، والترمذي في الرّحد، باب: ما جاء في شَدَندُ النوسُ (١٠٠/٥)، ولم (٢٣٩٥)،
 -" وقال ٢ هديث هنين



# حُقوقُ وآدابُ الأُخُوّة

لِلأَخُوّة أَدابٌ، القِيام بها مُشْعِر بِصِدُق هذِه المُحبّة في الله تعالى، فَمِنْها

١ . السّلام، والبّشاشة عند اللِّقاء، قال 🏀

لا تَحْقِرَنَ مِن المعروف شيئاً ولو أن تَلْقي أَخَاكَ بِوَجْهِ طَلَقَ

٢ . الهَدِيَّة، ولها أثر كبير في زيادَة المحَبَّة، وإذهاب ما

في النُّفوس، قال ﷺ : تَهادُوا تَحابُوا "

٣. الدُّعاءَ له، قال ﷺ: ما مِن عَبْد مُسْلِم يَدْعو لأخيه

بِظَهْرِ الغَيْبِ، إِلَّا قال المُلَك: ولَك بُمثُلٌّ

وَيُسْتَمِرٌ ذلك في حَياتِه وبَعْدَ مَوْتِه

٤ . إخبارُه بهذِه المحبّة، قال ﷺ : إذا أحَبّ الرّجُلُ أَخَاه

فَلْيُخْبِرُه أنَّه يُحبُّه '''

فليقوَّل له: إني أُحِبِّك في اللهِ، ويَرُدَّ عليه: أَحَبِّكَ اللهُ الذِي أَحْبَبْتَنِي له "

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب البرّ، باب: استخياب طلاقة الوجّه عند اللّقة (4/2026)، رقم 2626

 <sup>(</sup>ح) رواه البخاري في الأدب المرد رقم (594)، والبيهقي (6/169) عند أبي هريرة، وقال الحافظ ابن حجر في القلطيص الحيير (7/10 3/70): "
 استاده حسن"، وانظر الأرواء6/44)

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم. كُتَابُ الذُّكُر، بَابُ: فَضَلَ الدُّعَامُ لِلمُسلِمِينَ بِطَهْرِ الغَيْبِ (4/2094) وقع 273

<sup>(</sup>ع) رواه أبو داود في الأدب باب: إخبار الأجل بمحبّله إناه (5/343). رقم (5124) والتّرمذي في الرّفد، باب: ما جاء في إعلام الحُبّ (2393). وقال تحسن صحيح

<sup>🐠</sup> واه أبو داوديالونشي السَّابق، رقم

٥٠ الزّيارَة، والأَفْضَل كُونها بين فترة وأخرى
 لا قليلة فَتُنْتِج الجَفاء، ولا كَثِيرَة فَتُودِي إلى السّآمَةِ والسَمَلل، قال (( زُر عِبًا، تَرْدُد حُبًا ))، وقيل

## زُرُ غِبَاً تَرْدَ حُبًا فَمَن

أكْثُر التَّكرارَ أُقْصاهُ الـمَلَل

 ٦. المعونة وقضاء الحوائج، وأعلى مراتبها: تقديم حوائجه على حوائج النفس، وأؤسطها: القيام بحوائجه من غير طلب منه، مع كونها غيرُ مُتعارضة مع حوائج النفس، وأقل ذلك القيام بحوائجه بعد طلبه

٧٠ ستْرُ مَعايبه، وحِفْظُ سِرِّه، والقِيامُ له بِحَقِّ النَّصِيحَة بِأَدَبِ وستْر، والدِّفاعَ عن عِرْضِه، والتَّجَاوُزِ عن زَلَاتِه، وحُسْنُ الخُلُقَ معه، وغير ذلك

<sup>(</sup>١) رواه البزار (كشف الأستار9/32، 3/3)، والحارث بن أبي أسلمة، والطّبرائي في الأوسط والكبير ، والبيهش في الشّفب (6/326 – 328)، والحاكم (3/347)، وغير حب وقال السّحاري في القاصد



لاذا ينبغى الاهتمام باختيار

قال تعالى : الأَخِلَاءُ يَوْمَئِدُ غَضَهُمْ لِبَعْض عَدُوّ إِلَّا الْمُتَّقِينَ ارجع إلى تُفَسِير هذِه الآية في تَفِيدُه مِن مَوْضِع الصّداقّة ؟

كِتَبُ التَّفْسِيرِ، ثُم انقَل ما يمكِّن أن



جاءَ الله تعالى بالإسلام، والأمم غارقة في ظلام الجهل، فكان أوّل ما أنزل على رسوله ﴿

بشم الله الرحمن الرحيم ن والقلم وما يسطرون و ما أنت بنغمة ربك بمجنون \* وإن لك لأجرا غير ممنون \* وإنك لعلى خلق عظيم \* فستبصر ويبصرون فكانت أوّل إضاءة في هذا الظّلام الحالك، ثم توالت إثرها الآيات المؤذّنة بأنّ هذا الدين دين علم، فهو يدعو أهله إلى العِلْم، ويُنفّرُهم مِن الجَهْل، فتحوّلت الآمة الآمية إلى أمة علم

هُو الَّذِي بَعَثُ فِي الْأُمِيِّينَ قال تعالى ويركِيهِمْ ويعلِمُهُمُ الْكِتَابَ ويركِيهِمْ ويعلِمُهُمُ الْكِتَابَ والْحِكْمَةُ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مَبِينَ

فالدين كلّه مُئِنيَ على العلّم، العلّم بالله وبدينه والعلم بأمره ونهيه، فلا يُعبَد الله الا بالعلم

ولا يمكِن أن تُستقيم الأمّة على المنهاج الصّحيح إلّا بالعلم





منها المحمود، كعِلْم الشِّرْك وهو أشُرَف العُلوم، والعلوم التي بها قوام أمْر الدِّنيا كالطِّبِ، والصِناعات النَّافِعَة

ومنها المذموم كعِلْم السِّحْر والتنجيم

> ومنها المباح، كالعِلْم بالأشعار التي لا مُنافاة فيها للشَّرْع وعلم التّاريخ، ونحو ذلك

4



العِلْمِ الواجِبِ على كلّ مُسْلِمِ

أن يُتَعَلَّم مَا تَسْلَم بِهِ عَقِيدَتِه، وَتَصِحٍ بِهِ عِبادَتِهِ

فَيَتَعَلَّم مَعنى الشّهادَتَيْن وما يُناقضهما، وحَقّ
الله تعالى ورسوله ﴿ إجمالاً وأحكام الطّهارة والصّلاة إجمالاً وأحكام الطّهارة والصّلاة إجمالاً وإن كان لدَيْه مال تعلّم كيف يُزكِيه وإن كان له تجارة فَعَلَيْه مَعرِفَة ما يحل وما يحرُم في الجملة حتى لا يقع في الحرام، وهكذا يحرُم في الجملة حتى لا يقع في الحرام، وهكذا حتى يَعْبُدَ الله على عِلْم وبصِيرة

طَلَبِ العِلْم فَريضَة على "' كُلَّ مُسْلِم

(١) رواد ابن ماجه في مُقْدَمَته (٨١/١)، ح (٢٢٤)، ورواه غيره، وقد اخْتَلف فيه: فَصَفَفه جَماعَة من العلماء، وقواه الخرون، وقد حَسَنه المافظ ابن حجر، والزي، والشيوطي، وغيرهم، وانظر الكلام عليه مُعلَولاً في للقاصد الحسنة (٥٠/١)، وكشف الخفاء (٢/٢)، وشرح ابن ماجه النشدي (٩٩/١)، وبعضهم يريد في أخره: (ومُسَلمَة)، ولا أصّل لها في الحيث الحيثة الشيوطي، جزء مطبوع في طرق هذا الحديث

# غضائل العِلْم

قال علي بن أبي طالب ﴿ كَفَى بِالعِلْمِ شَرَفاً أَن يَدَعِيهِ مَن لَا يُحْسِنهِ، ويَفْرَح بِهِ إِذَا نُسِبَ اليه وكَفَى بِالجَهْلِ ذُمّاً أَن يَتَبَرّاً مِنْهِ مَن هو فَيهُ اليه وكَفَى بِالجَهْلِ ذُمّاً أَن يَتَبَرّاً مِنْهِ مَن هو فَيهُ لِلعِلْمِ فَصَائِلِ كَثِيرَة تُدُلِّ عَلَى شَرَفِه ورِفْعَة مُكَانِته مِنْها

١. أنَّ اللَّهُ تعالى وَصَفَ أَهْلَ العِلْم بِالخَشْيَة له

فقال تعالى: وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَابِ وَالْأَنْعَامِ مُخْتَلِفُ أَلُوانَهُ كَذَلِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهِ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ إِنَّ اللَّهِ عَزِيزٌ غَفُورٌ الْعُلَمَاءُ إِنَّ اللَّهِ عَزِيزٌ غَفُورٌ

فَالْعِلْمِ يُورِثُ خُشْيَةً اللَّهِ تَعَالَى





## ٢. أنَّ اللَّهُ تعالى أُمَر رسولُه بطَلَب الزّيادَة منه



قال الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى عن هذه الآية: إنها واضحة الدلالة على فضل العلم؛ لأنّ الله تعالى لم يأمر نبيه الله يطلب الازدياد من شيء إلا من العلم"

<sup>(</sup>٨) فلج الباري (١/١/). أوَّل كتاب العلَّم

## ٣. أنَّ العِلْم سَبَبِ لِلرَّفْعَة في الدُّنيا والآخِرَة

قال تعالى
يا أيّها الذين آمنوا إذا قيل لكمْ تَفْسِحُوا
في الْمَجَالِسِ فَافْسِحُوا يَفْسِحُ اللّه لَكِمْ
وإذا قيلِ انْشَرُوا فَانْشَرُوا يَرْفَعِ اللّه الذين آمنوا منْكُمْ وَالَّذِينِ أُوتُوا الْعَلْمَ الْذِينِ أُوتُوا الْعَلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللّه بِمَا تَعْمِلُونَ خَيرٌ

والمعنى أنّ الله تعالى يَرْفَع المؤمِّن على غيره ثم خَصّ العالم بمزيد رفعة على غيره مِن المؤمِّنِين

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الذِّكر والدِّعاء والتَّوية والاستغفار، باب: فَضَل الاجتِماع على تلاوة القرآن (٢٠٧٤/٤), رقم ٢٠٩٩

٥. العِلْم ميراث الأنبياء

فعن أبي هريرة ﴿ أَنَّهُ مَرَّ بِسُوقَ الْمَايِنَةَ فُوقَفَ عليها، فقال: يا أهل السُّوق، ما أعْجَرَكُم ؟

قالوا: وما ذاك يا أبا هريرة؟

قال: ذاك ميراث رسول الله ﴿ يُقَسِّم وأنتم هاهنا ألا تَذْهبون فتأخذون نصيبكم منه

قالوا: وأين هو؟ قال: في المسجد فخرجوا سراعاً ووقف أبو هريرة لهم حتى رجعوا، فقال لهم: مالكم؟

فقالوا: يا أبا هريرَة، فقد أَتَيْنَا المُسجِدَ فَدَخُلْنَا فيه، فلَم نَر فيه شَيْئًا يُقسم

فقال لهم أبو هريرة: وما رأيتم في المسجد أحدا ؟ قالوا: بلى، رأينا قُوْماً يُصَلّون، وقُوْماً يَقُرُؤون القرآن، وقَوْماً يُتَذاكرون الحلال والحرام فقال لهم أبو هريرة: ويُحكم

فَذَاكَ مِيرِاتُ مَحْمُدِ ﴿ "

 ٦. أنّه عَلامَة على إرادَة اللّهِ تعالى الخير للْعَيْد

عن معاوية عن النّبيّ ﴿ أَنَّهُ قَالَ: مَن يُرد اللّهُ به خيراً يُفقّهُ في الدّين '''

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى ما مُلَخَصه ومفهوم الحديث

أنّ مَن لم يَتَفَقّه في الدّين فقد حُرِمَ الخيرَ؛ لأنّ مَن لم يَعْرِف أمورَ دينه لا يكون فقيها، ولا طالب فقه، فيصح أن يوصف بأنه ما أريد به الخير، وفي ذلك بيانٌ ظاهر لفضل العُلماء على سائر النّاس"

<sup>(</sup>۱) يُنظر: فتح الباري (۱/ ۱۳ م



<sup>(</sup>۱) مَثَفَقَ عَلَيْه، صميح البخاري، كتاب العلم، باب: مَن يُرِد الله بِه خَيْراً يَفَقَهِه في النِّين (١٦٤/١)، ح (٧١). ومسلم، كتاب الركاة، باب: النَّهَى عن المسألة (١٨/٢)، ح٣٧٠ /



#### الإخلاص

فَيَطُلب العِلْمَ تَقَرِّباً إلى اللهِ وَحُدَه، ويُعَلِّم الأَخْرِينَ لا أن يطلُب العِلْمَ لِيُقال: عالم، ولا لمباهاة الأقران، وتعظيم الناس، والتصدير في المجالس، ولا يطلبه لتحصيل شهادة يتوصّل بها إلى عَمَل دُنْيُويَ

روى أبو هريرة عن النبي أنه قال:(( إن أوّل الناس يقضى يوم القيامة عليه،)) وذكر ثلاثة ومنهم: رجل تعلم العلم وعلمه، وقرأ القرآن، فأتي به فعرفه نعمه، فعرفها، قال: فما عملت فيها ؟ قال: تعلمت العلم وعلمته، وقرأت فيك القرآن قال: كذبت، ولكنك تعلمت العلم ليقال: عالم وقرأت القرآن ليقال: عالم وقرأت القرآن ليقال: هو قارئ فقد قيل ثم أمر به فسحب على وجهه حتى القي في القار "

(١) رواه مسلم. كتاب الإمارة، باب: مَن قَاتَل للزِّياء والسَّمَعَة (١٣/٣) ١٥٠)، ح٥٠ ١٩٠

## العَمَل بالعِلْم

إنّ مِن أعْظَم ثمار العِلْم: العَمَل بِه، وإلّا فما فائِدَة أن يَعْلَم المسلم أنّ هذا الفعْل واجب ثم تجده مُعْرضاً عنه، أو يعْلَم أنّ ذلك الفعْل حَرامٌ ثم تراه مُنْكَبًا عليه، ولأجْل هذا اهتم العُلماء بهذا الجانب، فكتبوا فيه، فمن ذلك كتاب: (اقتضاء العلم العُمَل) للخطيب البغدادي، وكتاب: (قمْ مَن لا يَعْمَل بعِلْمِه) للخطيب البغدادي، وكتاب: (قمْ مَن لا يَعْمَل بعِلْمِه) للحافظ أبي القاسم ابن عساكر رحمة الله تعالى عليهما

قال التزول قدما عبد يوم القيامة حتى يسأل عن أربع خصال: عن عَمُره فيما أفناه، وعن شبابه فيما أبلاه، وعن ماله من أين اكتسبه وفيما أنفقه، وعن علمه ماذا عمل فيه ال

<sup>(</sup>١) - رواه الطّبراني في الكبير (٢٠/١٪) من صديث معاد، وهذا لفُظه، قال اللّذري في القُرخيب (١/١ ٩٦/٤)" استاذه ضعيج "، ورواه الكرمدي يقووه (١/١٤)، ج (٢٠٤٧)، عن أبي حريرة، وقال: " حسن صحيح "، ورواه غيرجي، (انظر: الشاسخة الضحيحة رقم ٨٥٦

## الدَّعْوَة إلى الله بما معه مِن العِلْم

ومِن ثمار العِلْم: بَذَٰله لِلنَّاس، وهو مِن تَبْلِيغَ العِلْم المَّامور به في مِثْل قَوْل النَّبِيِّ ﴿ : بِلِّعُوا عَنِّي وَلُو أَيِّةً

#### التُواضُع

فلا يُتَرفَّى عَن الأَخْرِينَ عُجْباً بِنَفْسِهُ وَمَا وَصَلَ إلَيهُ مِن عِلْمَ، ولا يحتقر النَّاسُ ويَزْدُريهِم، فالكِبْر خُلُقُ مُدْمُوم، والتَّواضُعُ واللِّينَ خُلُقَ مَحْمُودُ فَعَنْ أَبِي هُرِيرةً عَنْ النَّبِي الله قال: مَا نَفْصَتُ صَدَقَةً مِن مَال، ومَا زَادَ الله عَبْداً بِعَفُو إلَّا عَرَّا، ومَا تُواصَعُ أَحْدُ لِلهِ إلَّا رَفْعَهُ "

ومِن عَلامات التَّواضَع: العَطْف على الغير واحتِرام الكبير، وألَّا يَرَى في نَفْسِه أنّه أَعْلى قَدْراً مِن أَقْرانِه

<sup>(</sup>٣) رواه مصلى، كتاب البرّ والصِّلَة، باب: استَحَباب العَقُو والتُّواشع (٢٠٠١/٤)، ح٨٨٥



<sup>(</sup>١) رواه البخاري. كتاب أهاديث الألبياء، باب: مَا ذُكَر عن بني إسرائيل (٦/٦) ٤٩)، ح ٣٤٦١

## أن يَتَأَدُّب الطَّالِب مع مُعَلِّمه

فيَحْتَرِمه ويجلّه، ويتَأدّب معه في السُوّال ولا يُسابقَه الجوابَ أو الكَلام، ولا يُقاطِعُه، بل يُنْصِتَ إلى كَلامِه، ولا يَتَحَدّثُ مع أحَد أثناء كَلام المعلم

عن ابن عباس رضي الله عنهما أنّه أَخَــذَ بـــركاب زَيْــدِ بن ثابت ﷺ فقال له

> تُنَـحٌ يا ابن عَمْ رسولِ اللهِ فقال ابن عباس:إنّا هَكَذَا نَفْعَل بكبرائِنا وعُلَمائِنا " بكبرائِنا وعُلَمائِنا

> > (١) رواه الحاكم في مستدركه (٣٠/٣ ؛ ). وقال:" صحيح الإسناد على شرط مُعلم

## عَدَم الجُرْأَة على الفَتْوي

عَدَمُ الجُرُّأَةُ عَلَى الفَتُوى واصْدار الأحكام بدون عِلْم ولْيَكُن شِعارُه فيما لا يحيط بعِلْمِه أن يقول: ( لا أَعْلَم)، أو ( لا أَدْرِي)، فليس أَحَدُ يَزْعَم أنّه يَعْرِف كُلُّ شَيءَ

قال ابن مسعود في: إن الذي يفتي الناس في كل ما يستفتى لمجنون، وقال الشعبي: لا أذري يضف العلم ١١)

تَظْهَر خُطورة القَوْل - في الدِّين - بغير علَّم إذا عَلَمْتَ أَنْكَ في الحقيقة لا تخبر عن رأيك، وإنما تخبر عن حُكُم الله تعالى ورسوله ﴿ ، فَكَأَنْكَ تَقُولُ لِمِّنَ سَأَلُكُ: هَذَا هو حَكُم الشَّرِعُ في ذَلِكَ





قَالَ اِنَّمَا حَرِّمَ رَبِّيَ الْفُواحِشُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنْ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنْ تَشْرِكُوا بِاللَّهُ مَا لَمْ يُنْزِلَ بِهِ سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّه مَا لَا تَعْلَمُونَ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّه مَا لَا تَعْلَمُونَ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّه مَا لَا تَعْلَمُونَ

الأعراف: ٢٣

ولنا في رسول الله ﴿ وأصحابه والسّلف الصالح أسوة حَسَنَة، فقد كانوا إذا سُئِلوا عمّا لا يعلمون قالوا: ( لا نَدْرِي )، أو ( لا نَعْلَم )، أو ( الله أعلَم )



عن جبير بن مُطعم في واليك مثالاً واحداً على النبي فقال: أي البلاد شرّ ؛ ققال: لا أدري حتّى أسأل وبي فقال: لا أدري حتى أسأل وبي فقال: ابي سَأَلت وبي عن ذلك فقال: ابي سَأَلت وبي عن ذلك فقال: ابي سَأَلت وبي عن ذلك فقال: ابي سَأَلت وبي عن ذلك

### قال الحاكم: هذا الحدِيثُ أَصْل في قُول العالم: لا أُدْري

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في للسند (٨١/٤)، والبرّار (كشف الأستار ٢/٨١)، والطّبراني (١/١٢٨)، والحاكم (٨١/٨)، وغيرهم، وقال الحافظ ابن حجره: هذا حُدِيثُ حَسَنَ ". (مُوافقَة الخبر الخبر في تخريج أحاديث المُثقَصر ١/٠١-١٠١)، وقد ذكر في . هذا الكتاب جملة من الأثار عن السّلف، وانظر أيضاً: سنن الدّارمي (٢/٥١١ – ٢٥)، باب: الفتيا وما فيه من الشّنة

#### أن يَتَلَقَّى العِلْمَ على أهلِه

أن يُتَلَقَّى العِلْمَ على أهلِه، وهُم العُلَماء ولا يأخذ عن كلّ مَن هَبٌ ودَبٌ، فإن المتكلِّمِين كثير، وكثيرٌ منهم لا يتورّع عن إطلاق التَّحلِيل والتحريم بدون عِلْم

#### محبّة العُلَماء

محبَّة العُلَماء، وتقدِير جُهودِهِم، الحَيِّ منهم والميَّت، وعَدَم انتِقاص أَحَد مِنْهُم، فإنَّ ذلك مَرَلَة

قذم

قال الله تعالى من عادي لي ولياً فقد من عادي لي ولياً فقد آذنته بالحرب "

(۱۸) رواه البخاري كتاب الرّقاق، باب: اللّواضع (۱ ۱/۲۴۰)، ح ۲ ۰ ۲ م



قال أبو حنيفة والشافعي رحمهما الله تعالى: إن لم يَكُن العُلماء أولياءَ لله فليس لله ولي وقال الحافظ أبو القاسم ابن عساكر رحمه الله تعالى: إنّ لحوم العُلماء مَسْمومَة، وعادَة الله في مَتْكِ أستار مُنْتقصيهِم مَعْلومَة، وإنّ مَن أطلق لسانه في العُلماء بالثلب، ابتلاه الله تعالى قَبْل مَوْته بموت القلب "

#### الاستمرار في طَلَب العِلْم

الأستمرار في طلب العلم، وعدم التوقف عند حد مُعَين، وليس الغرض مجرد تحصيل شهادة مُعَينة ثم ينتهي العلم، بل يستمر في تحصيل العلم وزيادته إلى آخر العُمر قال الإمام أحمد إنما أطلب العلم إلى أن أذخل العَبْر "

<sup>(</sup>١) عن التبيان في أداب حملة القرآن، للنووي، الياب الثالث ص ١٢

<sup>(</sup>٢) من مُقَاحَ دار الشعادة للإمام ابن الليم رحمه الله تعالى (١/١)، (الوَجْه الشادس والخمسون)، وانظر للاشترادة



أَوْلاً : حَقُّ الوالِدَيْن

١-الحق العام لهما
 البرّ بهما والإحسان إليهما، وترْك عُقوقِهما
 البرّ: اسمُ جامِع لكلّ خير



(١) رواه مسلم، كتاب البرّ، باب: تَفْسِير البِرّ والإثم (4/1980)، ح 2553



والإحسان :الإنعام على الآخرين، وفِعْل ما يَنْبغي فِعْلَهِ مِن المعروف قد أمر الله تعالى بالإحسان إلى الوالِدَيْن

#### قال تعالى

وَقَضَى رَبُكَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ الْحُسَانَا إِمَّا يَبْلُغُنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرِ الْحَدُهُمَا أَوْ كَلَاهُمَا فَلَا تَقُلُ لَهُمَا أَفْ وَلَا تَنْهَرُهُمَا وَقُلَ لَهُمَا قُولًا كَرِيمًا السَّدِيدِ

وجعَل رسولُ اللهِ ﴿ بِرِّ الوَالِدَيْنِ مِنَ أَفْضَلَ الأعمال وأحبّها إلى اللهِ تعالى



فعن ابن مسعود أنه سأل النبي :
أي العَمَل أحَبَ إلى الله ؟
قال: الصّلاة على وَقْتِها

قال:ثم أي؟

قال : برّ الوالديّن

قال :ثمّ أي ؟

قال : الجهادُ في سَبيل الله

وأرشد القرآن والسُّنَّة إلى حُسْن مُصاحَبَة الوالدَيْن "

فقال تعالى: وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَى أَنْ تَشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلَا تُطْعُهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي الدّنْيَا مَعْرُوفًا وَاتَّبِعُ سَبِيلٍ مَنْ أَنَابِ إِلَيْ ثُمَ إِلَيْ مُرَجِعُكُمْ فَأُنْبِئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ مُرْجِعُكُمْ فَأُنْبِئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ مُرْجَعُكُمْ فَأَنْبِئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ

You seemed

(١) رواه البخاري في مُواضِع، منها :كتاب مُوافِيث الصَّلاة، باب وَفَضَل الصَّلاة لِوَقَتِها ( الفتح 19/100). ح 5970



وسُئِل ﴿ مَن أَحَقَّ النّاسِ بحسْن صَحابَتي؟قال:(( أُمِّك )) قال :ثمّ مَن ؟ قال :(( أُمِّك )) قال :ثمّ مَن ؟ قال :(( أُمِّك )) قال ثمّ مَن ؟ قال :(أ أُمِّك )) قال ثمّ مَن ؟ قال : أَبُوكَ "

والعقوق :إيذاءُ الوالدين، بفعل أو قول أو تَرُكِ إلّا أن يكون ذلك لمسوّعُ شرعيّ، فعندها لا يكون عقوقاً، كما لو أمر الوالدان بفعّلِ معصيةٍ أو ترك فريضة

(۱) رواه البخاري، كتاب الأدّب، باب: مَن أَحَقُ النّاس بحسَّنُ الصُّحُبَة ؟ الفتح (۲۱/۱۰ ؛)، ح (۲۷۱ه)، ومسلم، كتاب البرّ، باب: برّ الوالدين (۲۷٤٤)، ح ۲۵۵۸



# وقد نهى رسولُ الله ﴿ عَنِ العُقُوقَ وأَخْبَرُ أَنَّهُ مِن كَبِائِرُ الذُّنُوبِ

فقال الله الكبائر؟ قلنا: بلى الأ أنبئكم بأكبر الكبائر؟ قلنا: بلى يا رسول الله، قال : الإشراك بالله وعقوق الوالدين، وكان مُتْكِئًا فَجِلْسِ فَقَالَ : ألا وقول الزور، وشهادة الزور"

ومن العُقوق : الغضب عليهما، وترك طاعتهما والإعراض عن حديثهما، وزجرهما والتأفف من حاجتهما وكلامهما، ونحو ذلك هذا هو الحق العام لهما، وهو مُتَضَمَّن لِما



٢. طاعتُهُما:

فتَلْزُم طاعَتُهُما فيما أمرا به، ونهيا عنه وهي طاعَةٌ مُقَيّدَةٌ بشُروط:

ان تكون في غير مَعْصِيَةِ اللّه تعالى 🛑

الاستطاعة

التَّلَطُف في الخطاب معهما وعدم التَّضَجُّر بأي حال من الأحوال ولا حتى التَّافُف حين يتَحَدَّثان أو يَطلُبان عَمَلاً مِن الأَعْمال ويتأكد هذا الحق وغيره من الحقوق عند كبر الوالدين

قال تعالى: وقضى رَبُكَ أَلَّا تَعْبُدُوا الله الله وبالوالدين احسانا إمّا يَبُلغنَ عندك الْكبر أحدُهما أو كلاهما فلا عندك الكبر أحدُهما أو كلاهما وقل تقل لهما أف ولا تنهزهما وقل لهما قولا كريما سيري



التواضع لهما، وهضم النفس أمامهما وأن لا يرى نفسه أعلى منهما بسبب علم تعلمه أو مأن لا يرى نفسه أعلى منهما بسبب علم تعلمه أو مال حصله، أو منصب تسلمه، بل يبقى هو ذاك الولد الذي حملاه صغيراً، ورفعا عنه القدر، وأطعماه الطعام، ولم يكن قادراً على إطعام نفسه، فكيف يترفع عليهما









(١) رواه مسلم، كتاب الوصِيّة، باب: ما يُلْحَق الإنسانَ مِن الثّوابَ بعد وَفاتِه ح /١٦٣١



# أن لا يَتَسَبّب في لَعْنِهِما اللّعن في أصله حرام، ويزداد حُرمَةً إذا كان هذا اللّعنُ سَبَا في لَعْنِ الوالِدَيْنَ اللّعنُ سَبَا في لَعْنِ الوالِدَيْنَ

إنّ مِن أكبَر الكَبائِر أن يَلْعَنَ الرّجِل والدّيْه قيل :يا رسول الله وكيف يُلْعَن الرّجُل والدّيْه ؟ قال: يسُبّ أبا الرّجُل فيسُبُ أباه، ويسُبُ أمّه فيسُبُ أباه، ويسُبُ أمّه

#### فكيف بمن يلعَن والدّيه مُباشَرَةً ؟"



#### أن يُصِل أقاربَهُما وأصحابهما ويَحْتَرمُهم في حَياتِهما وبعد مَماتِهما



مِن أَحَقَ النّاس بالنّصْح والمعاوّنة الوالدان مِن أَحَقَ النّاس بالنّصْح والمعاوّنة الوالدان فمن رأى منهما غلطاً يُسْتَحِقَ التّنبيه فانّه يَتَلَطّف ويتأدّب في تنبيههما عليه لأنّ في ذلك نجاة لهما مِن العقوبَة



#### قال الإمام أحمد رحمة الله تعالى

إذا رأى أباه على أَمْرِ يَكُرَهُه يُعلِّمُه بغير عُنْف، ولا إساءَة ولا يَغْلَظ له في الكِلامِ وإلّا تركه وليس كالأَجْنبِي

ولكن الأب قد لا يتقبل النصح من وَلَدِه فلذلك الأولى له أن يُناصِحَه بطريق غير مُباشِر مِثْل أن يَطلُب مِن إمام المسجد أن يتكلّم عن الموضوع الفلائي الذي يرى أن والدَه بحاجَة إليه أو يهْدِي لوالده كتاباً فيه التّنبيه على هذا الغلط الذي يَفْعَله أو حتى يَضَعه أمام عَيْنَيْه ولا يتَقصد توجيهه إليه حتى لا يشعر الوالد بذلك، فيستكبر عن قراءتِه وقبولِه، أو أي وسيلة أخرى يحصُل بها النصح، لكن دون مُباشَرة مِن أَخْرى يحصُل بها النصح، لكن دون مُباشَرة مِن الوالد أَنْفر ويَسْتَكُبر



قال 🌦 : تَهادوا تحابوا "

\*أن يتَصاحَب معه في السّفَر... وغير ذلك وهو داخِلُ في قولِه تعالى

وان جاهداك على أن تشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعهما وصاحبهما في الدنيا معروفا واتبع سبيل من أناب إلي تم الدنيا مرجعكم فأنبئكم بما كنتم

القمال ١٥٠













# الدَابُ مُجْمَلَة في تَعامُل الوَلَد مع والدَيْه

لا يَدْعُوه

ولا يجلس قبله

ولا يمشي أمامَه إلّا أن يتقدّمُه لِيَرْفَع عنه أذى، أو يَفْتَح له بابا ذلك، ويخدمه ويجيب دَعْوَته

ويتَكَلِّم معه بلين ولُطُف، ولا يقطَع عليه حَديثُه أو يخطَّئُه، أو يقول له:

أنت لا تُعُرف

وليَحْرِص على إسعاد والدَيْه بكلّ مَشروع ومباح، فهما يحبّانه صالحاً، مُصَلِيا ويحبّانه مُرافِقاً للصّالحِينَ ويحبّانِه حَريصاً على دراستِه، مُتَفَوِّقاً، بل ويَفْتَحْران بكلّ







لقد أمَر اللهُ تعالى بإعْطاءَ القَريب حَقّه



#### وأمر بالوَصْل فقال:

وَالّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللّه بِهِ أَن وَالّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللّه بِهِ أَن يُوصِل وَيخْشُونَ رَبِّهُمْ وَيخَافُونَ يُوصِل وَيخْشُونَ رَبِّهُمْ وَيخَافُونَ سُوءَ الْحِسَابِ



وفي الحديث القُدسيّ أنّ الله تعالى قال للرَحم : مَن وَصَلَكِ وَصَلْتُه، ومَن قَطَعَك قَطَعْتُه

وحدَّر مِن القَطِيعَة، وجَعَلَها مِن الفَسادِ في الأرض فقال

> فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ

> > YY taken





وَصِلَةَ الأَرْحَامِ مَراتِبِ أَعْلاها المعاوِنَة بالنَّفْسِ والمالَ، والمناصَحَة وأَدْناها :الصِّلَة ولو بالسّلام وبيّن ذلك مَراتِب

قال ﷺ بُلُوا أَرْحامَكُم ولو بالسّلام ''

أعلاها مِن جهة أخرى :أن تَصِل مَن قَطَعَك

قال ﴿: ليس الواصل بالمكافئ ولكن الواصل الذي إذا قُطِعَت رُحِمُه وَصَلَها "

(١) . وقد وكين في تؤهد، وقم (٢٠٠١)، وتبيهلي في الشَّعب (٢٢٧/٦)، والقطيعي في جزء الألف دينار، وقم (٣٠٠)، والبزار في كشف الأسكار الأولان والطبراني، وغيرهم قال في القاصد وكشف الفناء: له طرق يقوي بقضها بغضاً

(٣) رواه البخاري، كتاب الأدب عد :ليس الواصل بالكافئ ( الفلج ١٢٠/٤/٢ )، ج ( ٩١ /٥٥ فاندر مر الخول صفة القاطع أيتناً على و ( ٢٠/١٠). ج ( ١٩٨٢/١)، برفيز 100/١/١٠ التفايل أيتناً على و المدروع ( ١٩٨٢/١).











وليس للصلة حَدِّ محدود برَمَنِ أَو وَقَتِ بِلَ ذَلِكَ حَسَبِ العُرْفِ، فَمَا عَدَّهُ العُرْفُ الصَّحِيحِ صِلَةً فَهُو كَذَلِكَ، ومَا عُدَّ فِي العُرْفُ الصَّحِيحِ صِلَةً فَهُو كَذَلِكَ، ومَا عُدَّ فِي العُرْفُ الصَّحِيحِ قَطِيعَةً فَهُو كَذَلِكَ، وهي تختلِفُ باختلافِ القَريبِ ومَنْزلَتِه، فَصِلَة الوالِد غير صلة ابن العَمِ البَعِيد، كما تختلِف باختلاف الأحوال، فصلة المريض والمحتاج غير صلة الأحوال، فصلة المريض والمحتاج غير صلة غيره، وصلة الكبير غير صلة الصغير، كما تختلف باختلاف الأمكنة، فالذي في البلد تختلف باختلاف الأمكنة، فالذي في البلد

غير الذي هو خارج عنها، وهكذا وممّا يَدْخُل في الصِّلَة :الزّيارَة، والسُّؤال عن الحال، وإبلاغ السَّلام، والاتِّصال الهاتِفِي والرّسائل المتبادَلَة، وغير ذلك



# فَضْلُ البِرّ والصِّلَة

فيه سعّة في الرّزق، وطول في العمر، وبركة فيهماً، فعن أنس هي قال: قال رسول الله هي: من أحب أن يبسط له في رزقه، وينسأ له في أثره، فليصل رحمه أثره أي: يؤخر أجله ومعنى: ينسأ له في أثره أي: يؤخر أجله

(١) رواه البخاري، كتاب الأدب، باب دَمَن يُبِسُط له في رزّقه بِصِلَةِ الرّحِم. الفتح (١٠/٥١٠). ح (١٩٨٦). ومسلم، كتاب البرّ، باب: صلة الرّحِم وتحريم قطعها (١٥٥٢) ١٩٨٢/٤





(١) رواه البخاري، كتاب الأدب، باب: فصل صلة الرَّجِم (١٠/٤١٤)، ح٩٨٣٥

(٢) رواه مسلم، كتاب البر، باب: رَغِم أَنْفَ مَن ادرَك أَبْوَيْه أو أحدهما عند الكِبُر ظُمْ يدخُل الجِنَّة (٤ /٨٧٨)، ح١ ٥٥٠



قال النّووي :ومُعناه أنّ برّهُما عند كِبَرِهِما وضَعْفِهِما بِالخِدْمَة أو النّفَقَةِ أو غير ذلك سَبَبُ لِدُخُولَ الجَنّةِ، فَمَن قصّرَ في ذلك فاته دُخُولُ لِلدُخُولُ الجَنّةِ، فَمَن قصّرَ في ذلك فاته دُخُولُ الجنّة "

سُبُّ لِلتَّوفِيقِ في الحياة والسُّعادة فيها ولِبرِّ الأولادِ والذُّرِيّةِ

(۱) شرح النَّووي لصحيح مسلم ١٩٤/١٦



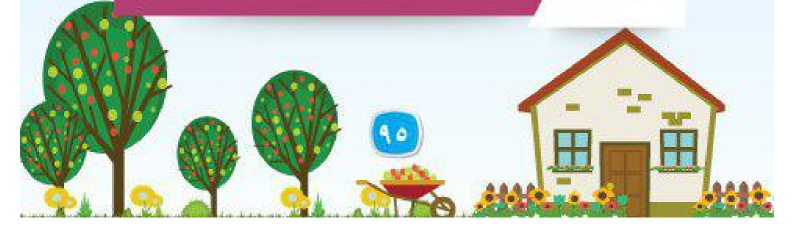


أنها سَبَبِ لِدُخول النَّار

أَنَهَا تُؤدِّي إلى مَعِيشَة الضَّنْك في الدُّنْيا والأَخْرَة

أنها تؤدِّي إلى عقوق الأولادِ بآبائِهم

أنها سبَبُ لِقِلَّة بَركَةِ العُمُر

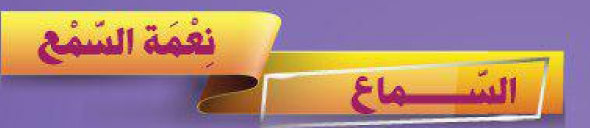


#### الأسئلة

ما المراد بالعُقوق ؟ واذكُر ثلاثُ صُوَر منه غير ما هو في الكتاب

لو رأى الوَلَد مِن أبيه أو أمّه ما يدعو إلى التّنبيه والنّصْح فما الأسلوبُ الأمّثُل في ذلك

ما حَدِّ الصِّلَة ؟ اذكر ذلك بالتَّفْصِيل بالتَّفْصِيل



السَّمْعِ نَعْمُةَ عَظِيمَةَ امتَنَّ اللَّهُ تَعَالَى بِهَا عَلَى عَباده فَقَالَ سُبِحَانَه

والله اخرجع من بطون أمهاتك للا تعلمون شيئا وجعل لكم السمع والأبصار والأغندة لعلكم تشكرون

وهو أعظم وُسائِل العلْم، ولذلك تُكَرَّر في القُرآن التّنبيه عليه



أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قَلُوبُ يَعْقَلُونَ بِهَا أَوْ آذَانُ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ سِيرٍ،

وقال في منبها على خطورة الاستماع: كتب على ابن آدم نصيبه من الزنا مدرك ذلك لا محالة، فالعينان زناهما النظر والأذنان زناهما الاستماع والسان زناه الكلام، واليد زناها البطش والرجل زناها الخطأ، والقلب يهوى ويتمنى ويُصَدِّق ذلك الفَرْجُ أو يُكَذِّبِه "

> (۱) ﴿ رواه مسلم، عن أبي هريرة - رضي الله عنه - في كفاب القَدَر، باب: قَدَر على ابن آدم حظه من الزّنا وغيره (٢٠٤٧/٤)، ع٧٠ ٢٦



أوّلاً :مسموع يحبُه الله ويرْضاه فالاستماع اليه محمود، وأفْضل هذا السّماع سماع القرآن الكريم وسماعه يقع على ثلاث مراتب

اسماع مجرد

واعلى منه بسماع تنفهم

والقبول، وهو منضمن لما قبله

99



ومنه :استماع المواعظ ودروس العِلْم النَّافِع وأعلاه :عِلْم الشَّرع وأعلاه :عِلْم الشَّرع ويليه سائر العلوم النَّافِعة









١. الاستماع إلى من يطعن في الدين والطُّعْنَ في الدِّينَ مِنَ المُحرِّمَاتِ العُظِيمَةِ بل قد يَصِل بصاحِبه إلى الكُفّر، فالواجب على مَن سَمِعَ هَذَا أَن يَرُدُ عَلَيْهِ وَيُدَافِعُ عَنَ الدِّينَ وإلا فإنه لا يجوز له البقاء مح مَن يَتَكُلُّم بِذَلك وجُلُوسُه مع السُكوت مِن أعْظُم المُحرِّمات وقريب مِن ذلك :الطَّغُن في خِيارِ الأُمَّةُ كالصّحابَة والعُلماء والمصلحين، حَمَلَة هذا الدِّينَ ومُبَلِّغِيهِ، والدِّفاعَ عن أعْراضِهم مِن أعُظم الواجبات، وأرْفح القربات ٢

٢.استماع الغناء، وآلات اللّهو والطّرب قال ابن القيم رحمه الله تعالى :إنّ الغناء والسّماع الشيطاني وآلات اللّهو، إنما نصبها الشيطان مضادة لأمر الله، ومُعارضة لما شرعه الله لعباده وجعله سبب صلاح قُلوبهم وهو محرم بالقرآن والسنة والإجماع

أ. ( أُدِلَّةَ القرآن )

ومن النّاس مَنْ يشتري لهْوِ الْحديث لِيضِلَ عَنْ سبيل اللّه بغير عِلْم ويتخذها هزوا أولئك لهم عذاب مهين سن



سئل ابن مسعود عن هذه الآية فقال الغناء والله الدي لا إله الا هو يرددها ثلاث مرات وبهذا فسرها ابن عمر وابن عباس، وجابر عباد وكثير من التابعين

منهم أئمة التفسير :مجاهد بن جَبْر المَكِي وعكرمة مولى ابن عبّاس، والحسن البضري وسعيد بن جبير، وقتادة بن دعامة السدوسي وغيرهم، قال تعالى

واستفرز من استطعت منهم بخيلك وأجلب عليهم بخيلك وشاركهم في الأموال والأولاد وعدهم وما يعدهم والأولاد وعدهم وما يعدهم الشيطان إلا غرورا

(١) ينظر: كنب النَّفسير عند هذه الآية، وسخمه ابن اللَّيْم عن ابن مسعود، وابن عمر رضي الله عنهم









قال : ليكونن من امتى اقوام يستحلون الحر والحرير، والخمر والمعازف ()

> (۱) رواه البطاري مثلثةً مجروماً به، كتاب الأشرية، باب: ما جاء فيفن يُسْتَحَلُّ الخَمِر، الفَتَحِ (۱/۱۰۰هـ)، ح (۹۰۰هـ)، ورواه غيره أيضاً بأساليد صحيحة متَّصلة ( ينظر : فتح الباري، شرح الحديث

وقال أيضاً: إنّ في أمّتي حُسْفاً ومَسْخاً وقَدْفاً قالوا :يا رسول الله ومسخاً وقدْفاً قالوا :يا رسول الله وهم يشهدون أن لا إله إلا الله ؟! فقال : نعم، إذا ظهرت المعازف فقال : نعم، إذا ظهرت المعازف والخمور، ولبس الحرير "

(ج) روي هذا الحديث عن غير واحد من الصّحابة مُرفوعاً بالقاط مُتقاربة.
 وهو حديث حسن. ينظر في تخريجه والكلام عليه :(( تُنبيه اللّاهِي ((
 الإسماعيل الألصاري: (ص ٣٣)، وأحاديث ثمّ الغِناء والعارف.

لجريح



JAN .

أَجْ: (أمَّا الإجماعُ على تَحْرِيمِ الغِناءِ بآلاتِ الطَّرَبِ والمُلاهِيِ فَقَد نَقَلَهُ جَمَاعَةً مِن الغُلماءِ، منهم: فقد نقله جَماعة مِن الغُلماءِ، منهم: أبوبكر الأجري، وزكريًا بن يحيى السَّاجِي في كتابه اختلاف العلماء والإمام أبو عمرو بن الصِّلاج، وأبو الطّيب

بعض أقوال العُلَماء

الطيري الشافعي، وغيرهم

ا قال ابن مسعود في الغناء يُنْبِت النّفاق في القُلْب كما يُنْبِت الماءُ الرّرْعَ القُلْب كما يُنْبت الماءُ الرّرْعَ ٢ . وقال مالك: إنما يَفْعَله عندنا الفُسَاق ٣ . وقال الفُضيل بن عياض :الغناء رُقْيَة الرِّنا والمعنى أنّه يدعو إلى الرِّنا والمعنى أنّه يدعو إلى الرِّنا



١ .أنّه يُسَبِّب النّفَرة من سماع القرآن الكريم، والمواعظ النّافعة

٢٠ يلهي القلب عن فهم القرآن وتدبره وذوق حلاوته، وسر ذلك وسببه أنه مزمار الشيطان فلا يجتمع هو وقرآن الرحمن في قلب أبدا؛ لما بينهما من التضاد، فالقرآن ينهى عن اتباع الهوى، ويأمر بالعفة، والغناء يأمر بضد ذلك

٣. أنّه في الحقيقة بريد للزنا والفاحشة بما فيه من ذكر الحُبّ والغُرَّل والنّساء وغير ذلك مما يدعو إلى الرَّذِيلة والفساد



محبّة الله المحبّة الحقيقية وانصرافه عن محبّة الله المحبّة الحقيقية محبّة الله المحبّة الحقيقية معا لا ينفع فيه الوقت ويضيعه بما لا ينفع فيه الضرر

٦.قد يُسَبِّب لِفَاعِلِه أو سامِعِه الرُّعُونَة
 وقلة الحياء، فتجده يميل رأسه، ويُصفِّق
 بيديه، وربما اهتر، وضرب الأرض برجليه
 وغير ذلك



#### الاستماع للغيبة والغيبة:

والغيبة:هي ذِكْرك أَخَاكُ بما يُكِرَه

وهي من كبائر الذنوب فلا يجوز الاستماع لها بل الواجب على المسلم إذا سمع من يغتاب فإنه يوقفه ويرشده لترك ذلك، ويحذره من الغيبة، ويذكره بخطرها، فإن استجاب فهو المطلوب وإلا فلا خير في الجلوس مع مثله

قال تعالى: وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُو أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِي الْجَاهِلِينَ سَلَ



-

وأشد من مجرد السُكوت أن يُظهر المتابعة والإنصات والتُعجِّب لما يقول المغتاب قال الغزالي رحمه الله :والتُصْدِيق بالغيبة عليه غيبة، بل الساكت شريك المغتاب

# الاستماع للنميمة

والنّميمَة: نُقُلُ الكَلام بِينُ النّاسِ على جهّة الإفساد، وهي محرّمة، ومن الكبائر، وينْبغي لَمَن نُقلت إليه النّميمة عدّة أمور

أَ الَّا يُصدِّق النَّمَّام

ب، أن يَنْهاه ويَنْصَحه

ج. أن يُبْغِضُه في اللهِ حتى يَتَرك ما هو فيه •. ألا بَظُنَ بأخيه الغائب سُوءاً

🏎 أن لا يَدْفَعه هذا الكلام إلى التَّجَسُس

والتّحرّي





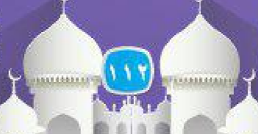


### أن يستَمِع إلى حَدِيثُ قَوْمِ وهم يَكْرَهون ذلك ولا يَرْضَوْنَه

وسواء أكانت كراهيتهم صريحة، كأن يقولوا: لا تتسمع حديثنا، أم كانت غير صريحة لكن تدل القرائن عليها، كأن يتحدثوا بصوت منخفض فيما بينهم فلا يجوز التنصت احددثه، "

ومن ذلك : التنصّ على النّاس في بيوتهم أو غرفهم أو عبر الأجهزة من هاتف وغيره فكل مذا وأشباهه حرام، وتحريم ذلك من مقاصد الشريعة الإسلامية، حيث جاءت بالمحافظة على أسرار النّاس وأمورهم الخاصة التي لا يحتون أن يطلع عليها أحد

(١) التَّنْصُت :الاستماع، والشُّهُور عند النَّاسِ :التَّصَنَّت، وهو غُلط





يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنْبُوا كَثْيِرًا مِّنَ الظِّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنَ إِثْمُ وَلَا تَجَسَّسُوا وَلَا يَغْتَب بِعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُل بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُل لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّه تَوَابُ رُحِيمٌ إِنَّ اللَّه تَوَابُ رُحِيمٌ

والتُّجُسُس يُكُونُ بِالْاسْتِماعُ وغيرهِ وقد توعَدَ النَّبِيِّ ﴿ مَنْ يَفْعَلَ ذَلِكَ، فقال: مَن استَمَعُ إلى حَدِيثُ قَوْم وهم له كارهون صُبُ في أَذَنَيْهُ الْآنُك يُوم القيامَة '' والأَنْك - بِالضَمِّ - الرِّصاص المُثَابِ وهذا يُذُلِّ على أنْ الجُراءُ مِنْ جِنْسِ العَمَل

(١) رواه البخاري، كتاب القُعيير، باب: مَنْ كُذُب في خُلُمه ( الفتح ٢٠/١٢ )، ح ٢٠٤٧ .



#### الأسئلة

ما انواع المسموعات ؟ مع التمثيل لكل نوع بمثال س ١

ما حكم سماع الأغاني ؟ اذكر الأدلة على ما تقول، ثم اذكر أربعاً من المفاسد المترتبة على سماعه

> أيهما أشد تحريماً سماع الغناء من رجل أو من امرأة ؟ مع التعليل لما تقول سس

ما حُكُم التَّنَصُت على الأخرين ؟ وما الدليل على ما تقول ؟ ثم اذكر ثلاث صُور له





# النبذ المراجعة المراج

الذّكر بكسر الذّال لغة:الحفظ للشيء، والثّناء والشّرف، والذّكر:الشيء يجري على اللّسان والذّكر بضمّ الذّال :خلاف النسيان ألله وفي الشّرع :ما يجري على اللّسان والقلّب من تسبيح الله تعالى وحمده والثّناء عليه وقراءة كتابه ودعائه، وتنفيذ أوامره، والتّفكر في آلائه

يقول النّووي رحمه الله :اعلم أنّ فضيلة الذّكر غير منحصرة في التسبيح والتهليل والتحميد والتكبير ونحوها، بل كل عامل لله تعالى بطاعة فهو ذاكر لله تعالى، كذا قال سعيد بن جيبر

وغيره مِن العلماء "

(١) (ينظر :لسان العرب (١٥٠٧/٣)، مادة (ذكرا، والصِّحاح (٢/٢١)، مادّة ذكر

🔫 الأذكار للنَّووي (ص ٩)، وللزِّيادة ينظر «الوابِل الصيِّب، لابن القيَّم (ص ٨٠٨) - را الله ١٠٨٠







الإنسان في هذه الدُنيا يَتَقَلَّب فيها مِن حالِ إلى حالٍ، فمِن الصِّحَة إلى المرض، ومِن الغنى الى حالِ، فمِن الصَّحَة إلى المرض، ومِن الغنى الى الفقر، ومِن القَوة إلى الضغف، والعكس أيضاً، وهو في جميع أحواله وظروفه مُرتبط بالله سبحانه وتعالى، لا غنى له عنه لحظة مِن اللّحَظات، فهو الخالق له، والمدبر لجميع شؤونه، وقد كلّفه بعبادته في هذه الدُنيا وجَعَل له سُبلاً مُتَعَدِدة تَتَحَقق بها هذه العبادة، ومن أعلى هذه السُبل وأهمها العبادة، ومن أعلى هذه السُبل وأهمها

ذكر الله تعالى:الحبل المتين،الذي يَرْبط المخلوق بخالقه، ويجعله يَعيش في مَعيّته سُبحانه،ويُقيم النّفس على الجادة من مُعيّد النّفس على الجادة من السّمة المنتقيم السّراط المستقيم المسراط المسراط



### ومِن هنا أَمْر المسلِم بأن يكون مِن الذَّاكِرين اللهُ تعالى ليلاً ونهاراً، سِرًا وجهاراً

قال تعالى

يا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّه ذَكْرًا كثيرًا\* وَسَبْحُوهُ بُكْرَة وأصيلًا وأصيلًا

الأهراب: 1 £-1 £

وقوله سبحانه وَاذْكُر رَبِّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَحْيِفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغُدُّوِّ وَالْآصَالِ ولا تَكُنَ مِنَ الْغَافِلِينَ ولا تَكُنَ مِنَ الْغَافِلِينَ

الأعراف: ٥٠١١





### فَضْل الذَّكْر وفُوائِده

يقول ابن العربي رحمه الله تعالى:
هذا باب عظيم طاشت فيه الألباب وذلك لعظم الفوائد الحاصلة منه، وقد ذكر الإمام ابن القيم رحمه الله في كتابه (الوابل الصيب من الكلم الطيب) أكثر من سبعين فائدة، منها

١. سُعادَة القُلْب وطُمَأنِينَته في الدُنيا
 والآخِرَة، يقول سبحانه وتعالى

الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنٌ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ اللَّه تَطْمَئِنَ الْقُلُوبُ

١٩٧/١٢ غارضة الأهولي ٢٩٧/١٢





# ٢٠ ذِكْرِ الله مِن أَفْضَل الطّاعات وأجل القربات بل أَفْضَلها؛ لأنّ المقصود بالطّاعات ذِكْرالله تعالى

#### قال تعالى

to anytist

اتُلُ مَا أُوحِيَ النِّكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاةِ إِنَّ الصَّلَاةِ تَنْهَى عَنِ الْفَحِشَاءِ وَالْمُنكِرِ وَلَذِكْرُ الله أكبرُ وَالله يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ الله أكبرُ وَالله يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ

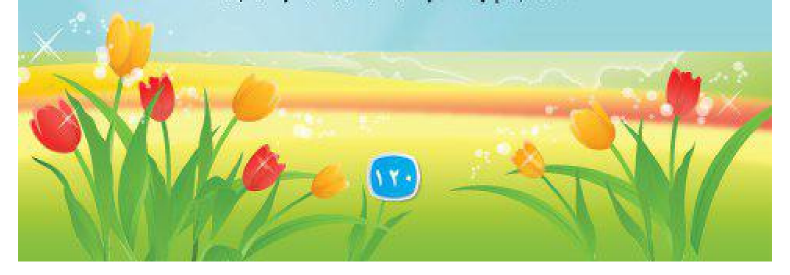
إِنَّ الْمُسَلِمِينَ وَالْمُسَلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ
وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتَاتِ وَالصَّادِقِينَ وَالصَّادِقَاتِ
وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعَاتِ
وَالْمُتَصِدُقِينَ وَالْمُتَصِدُقَاتِ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمَاتِ
وَالْمُتَصِدُقِينَ وَالْمُتَصِدُقَاتِ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمَاتِ
وَالْمَافِظِينَ فُرُوجِهُمْ وَالْحَافِظَاتِ وَالْذَاكِرِينَ اللَّهِ كَثِيرًا
وَالْدَاكِرَاتِ أَعَدَ اللَّهِ لَهُم مَعْفَرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا



وروى التّرمذي وغيره عن أبي الدّرداء الله النّبي هال: ألا أُنبِئكم أنّ النّبي هال: ألا أُنبِئكم بخير أعْمالِكم، وأزكاها عند مَلِيككم وأرْفَعها في دَرَجاتِكم، وخير لكم مِن وأرْفعها في دَرَجاتِكم، وخير لكم مِن إعْطاء الذّهب والورق، ومن أن تلقوا عَدُوكم فتضربوا أعْناقهم ويضربوا أعْناقهم ويضربوا أعْناقهم ويضربوا أعْناقكم قالوا بلي يا رسول الله

قَالَ :ذِكْرِ اللَّهِ "

(١) رواه التُرمذي في جامعه، في كتاب الدّعوات: باب: ما جاء في فَحُل الذَّكُر ٥٩/٥ ؟





# ٣. الذّاكِرون الله تعالى هم أهلُ الانتفاع بآياته، وهم أولُو الألباب والعُقول

#### قال تعالى

إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتِ لَأُولِي الْأَلِبَابِ \* الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّه قيامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكِّرُونَ فِي خَلْق جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكِّرُونَ فِي خَلْق السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبِّنَا مَا خَلَقْتَ هذا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ فَقِنا عُذَابِ النَّارِ

ال عمران: ١٩١-١٩١





# ٤. ذكر الله حصن حصين، يحرز به العَبْدُ نَفْسَه مِن الشَيْطان

(۱) والصِّيام والصَّدقة (١٣٦/٥)، رقم (٢٨٦٣)، وقال "حسن صَحِيح غُريب"،
 والإمام أحمد في مُسلِّدِه

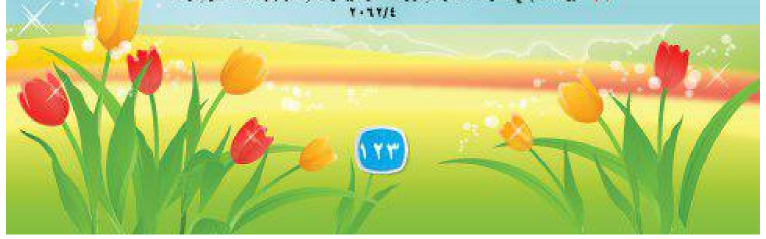




ه.من فُوائده :أنّه يحُطّ الخَطايا ويُذُهبُها فإنهٌ مِن أعْظَم الحَسَنات، والحسَناتُ يُذُهبُنَ

روی مُسلم 🏩 عن أبي هريرة 🍐 قال كان رسول الله 🦠 يسبر طريق مكة همر على حبل يُقال له جمدان، فقال : سيروا هذا جمدان سبق المفردون قال وما المفرّدون، يا رسول اللّه ؟ قال الذاكرين الله كثيرا والذاكرات "

رواه مسلم في صحيحه.. كتاب الذِّكر والدِّعاء والتَّوية والاستِفقار، باب: الحَثُّ على ذَكَّر اللَّه





### ٦. جلْبُ الأرزاقِ العاجلة والآجلة للفرد والأُمة قال الله تعالى عن نوح عليه السلام

فَقُلْتُ اسْتغْفِرُوا رَبِّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا \* يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا \* وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمُوالٍ وبنِين ويجْعَلْ لكُمْ جَنَّاتٍ ويجْعَلْ لكُمْ أَنْهَارًا ويجْعَلْ لكُمْ أَنْهَارًا

والاستغفار مِن الذِّكْر



## مِن أَنُواعِ الذَّكْر

عرفنا أنّ الذَّكر يكون باللِّسان، ويكون بالقلب ويكون بهما معاً، وعليه يمكِن أن نَذْكُر بَعْضاً من أنواعه

١ .الذكر باللسان، مثل التسبيح والتهليل والتحميد، والتكبير، وغيرها من الأذكار الواردة في نصوص الكتاب والسنة

٧. قِراءَة كِتابِ اللهِ تعالى فهو كلام اللهِ تعالى المنزّل على رُسوله 🎡 وقراءَته أفضل من الأذكار المطلقة؛ لأنّه كلام الله تعالى







فقد روى التّرمذِي عن ابن مسعود في الله في قال ":مَن قَرَأُ رَسُولَ الله في قال ":مَن قَرَأُ حَرْفًا مِن كَتَابِ الله فَلَه به حَرْفًا مِن كَتَابِ الله فَلَه به حَسْنَة، والحَسَنَة بِعَشْر أمثالها لا أقول (ألم) حَرف ولكن ألف حَرْف ولام حَرْف

٣.الدُّعاء، وهو من أَفْضَل الأَذْكار؛ لأنّه تَقَرّب إلى الله تعالى بأسمائه وصفاته؛ لتَلْبيَة حاجات العَبْدُ الدُّنيَويَّة والأَخْرُويَّة

> (۱) رواہ اللّٰرمذي، كتاب فَصَائل القرآن، باب: ما جاء فِيمَن قُراً حُرْفاً مِن القرآن (١٦١/٥)، ح (٢٩١٠) وقال حُمَن صَحِيح غَرِيب





# ١٤ الاستغفار، قال الله تعالى عن نوح عليه السلام

فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُم إِنَّهُ كَانَ غَفَارًا ۚ إِنَّهُ كَانَ غَفَارًا ْ

# التّفكّر في مخلوقات الله تعالى بالقلب فهذا من أعْظم الذّكر

إِنَّ فِي خَلْقِ السِّماواتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهارِ لَآياتِ لِأُولِي الأَلبابِ \* الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّه قِيامًا وَقَعُودًا وَعَلَى الَّذِينَ يَذْكُرُونَ فِي خَلْقِ السَّماواتِ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّماواتِ وَالْأَرْضِ رَبِّنا ما خَلَقْتَ هذا باطِلًا وَالْأُرْضِ رَبِّنا ما خَلَقْتَ هذا باطِلًا سُبْحانكَ فَقِنا عَذابَ النَّارِ



7. عُمَل الطّاعات المختلِفَة، مِن الصّلاة والصِّيام، وبرّ الوالِدين، وصِلَة الأرْحام، وتعلّم العِلْم وتعلّم العِلْم وتعليمه، وغير ذلك كلّه مِن الذّكر؛ لأنّ المقصود بالأعمال الصّالحة الذّكر

قال تعالى في شَأْن الصّلاة

إِنْنِي أَنَا اللَّه لَا إِلهُ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقِمِ الصِّلَاةَ لِذِكْرِي هَاءُ





## أوقاتُ الذِّكْر

١ . ذِكْرُ مُطْلَق ليس له وَقْتُ محدد أو مَكان محدد، وهذا في جميع الأوقات والأمكنة ما عدا ما يمتنع فيه الذّكر كدورات المياه ونحو ذلك

٢. ذِكْر مقيد بوقت أو حال أو مكان، مثل
 أذكار الصباح والمساء، ووقتها من بعد طلوع
 الفجر إلى طلوع الشمس، ومن بعد العصر إلى
 غروب الشمس

وكذا الأذكار عند النوم، وعند الاستيقاظ منه، وعند دخول المنزل، والمسجد والخروج منهما، وفي حال المرض، والأكدار والهموم والمصائب، وكذا عند السفر، ونزول المطر وغيرها كثير ممّا هو مقيد بوقت أو حاله المسلم



١ . مِن الذِّكْر المطلق: جاء في صحيح مسلم

عن سمرة بن جندب في قال:
قال في : أحَبّ الكلام إلى الله
أَرْبَع : سبحان الله، والحمُد لله
ولا إله إلا الله، والله أكبر
ولا إله إلا الله، والله أكبر
لا يَضُرّك بِأَيّهِنَ بَدَأْت "

(1) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الأداب، باب: كراهيّة التُسمية بالأسماء القبيحة (٢/٥٦٨).
 (1) رواه مسلم في صحيحه (٢١٣٧)، وعلّقه البخاري في صحيحه (٥٦٦/١).





#### ٢ **.ومِن أَذْكار الصّباح والمساء**، ما رواه مُسلِم وغيره

عن أبي هريرة في عن النبي في أنه قال: من قال حين يُصْبِح أنّه قال: من قال حين يُصْبِح وحين يمسي: سُبْحان الله وبحَمْدِه مائة مَرّة، لم يأت أحَد يؤم القيامة بأفضل ممّا جاء به إلّا أحَد قال مِثْل ما قال أو زاد عليه "

(١) رواه مسلم، كتاب الذِّكر والذِّعاء، باب: فَضَل التَّهايل والتَّسبِيح والدِّعاء (٢٠٧١/٤)، رقم الحديث ٢٦٩٢





### ٣.<mark>مِن الذِّكُر عند الكُرْب : ما</mark> رواه مُسلِم في صَحِيحِه

(١) - أخرجه مسلم في صحيحه في كتاب الذِّكر والدِّعاء، باب: دُعَاء الكَرْب ٢٠٩٢/٤





هذه مجرّد أمثلَة، وإلّا فَعَلى المسلِم أن يحاول حفظ هذه الأذكار وغيرها، وأن يُلازمَها في أوقاتها وأحوالها؛ لِيَغْنَم أَجْرِ الذُّكْرِ وفَضِيلَتُه ويكون مِن الذَّاكِرِينِ اللَّهُ تَعَالَى وقد امتم العلماء بجمعها وتيسيرها قديما وحديثاً، فمن الكتب المتقدّمة في ذلك : عمل اليوم واللّيلة للنّسائي ومثله لابن السُنّي ومن أجمعها وأخصرها: كتاب الأذكار للإمام

> والكَلِم الطّيّب، للأمام ابن تيميّة والوابِل الصّيّب، للإمام ابن القيّم

رحمهم الله تعالى





#### الأسئلة



س٢: ( لا غِنَى لِلإِنْسَانِ عَنْ ذِكْرِ اللّهِ ) وَضِّحَ معنَى هذه الجملة مُبَيِّناً السِّبِ في ذلك مُبِيناً السِّبِ في ذلك

> س٣: اذكر ثَلاثَة أَنْواعٍ مِن الذِّكْر مع الأدلة

س٤: اذكُر بَعْضاً مِن ثمار الذِّكْر في الدُّنيا والآخِرَة

سِه: مثِّل لِبَعْض الأَذْكار المطْلَقَة

### حَقُّ اللَّهِ تعالى وحَقَّ الرَّسول 🎡

عندما نتحدُث عن حق الله تعالى حق الله تعالى علينا، لا بد أن نستخضر تعالى علينا، لا بد أن نستخضر عظمة الله، وأنه خالقنا

ورازقنا، وأنَّ كلَّ شيء بيده، وكلَّ خير وعَطَاء فهو منه، وكلَّ نعْمَةٍ فهو الممتنّ بها، فكلنا في الحقيقة ملك له، فقراء إليه، ليس بنا غنّى عنه، افترض فرائضه، وحَد حُدوده، وعَرفنا حقّه علينا رحمة بنا، من غير احتياج منه لنا فحقّه علينا أعظم حَق تجب مَعْرفته



ويَلزَم القيام به، فمن ذلك الإيمان بربوبيته، وأنه الخالق الرازق المحيي المميت، ويتضمّن ذلك أيْضا الإيمان بأسلمائه وصفاته على الوَجْله اللذي يليلق . العبَادَة: وهي أعُظَم حَـقٌ للهِ تعـالي بــل كلُ الجقــوقُ داخِلَــة في مُعناهــا، وهـ الألوهيّــة، وهِـي الغايّــة مــن خلَّ الجن والإنس رقال تعالى وما خا



والعِبادَة في اللُّغَة التَّذَلُّل والخُصُوع

وفي الشرع : اسمٌ جامعٌ لكُلّ ما يحبُه اللهُ ويَرْضاه، مِن الأقوالِ والأعْمالِ الباطنة والظّاهِرَة قال ابن تيمية: فالدين كُلُه داخلُ في العبادة

العبوديَّة، لابن تيميَّة ص ٣٨





وَمِنَ النَّاسِ مِن يَتَخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ النَّهُ وَالَّذِينَ الْمُنُوا أَشَدُ حُبًا لِلَّهِ وَلَوْ يَرَى الَّذِينِ طَلَّمُوا إِذْ يَرُونَ الْعَذَابِ أَنَ الْقُوَةَ لِلَّهِ طَلِيعًا وَأَنَ اللَّهُ شَدِيدُ الْعَذَابِ حَمِيعًا وَأَنَ اللَّهُ شَدِيدُ الْعَذَابِ



المحبة الحقيقية : هي التي تَدْفَع صاحبها للعَمَل بما يُرضِيه مَمَان كَان مَجَانِباً لَمَا يُرضِيه مُقَارِفاً لِما يُسْخِطه، فليسس بمحب له في الحقيقة، بهل ههو مُحدَع كَاذِب، أو غير جاهل فليراجع نفسه، وليُفتِيش قلبه، فان علامة صدق مذه المحبة : الاتباع

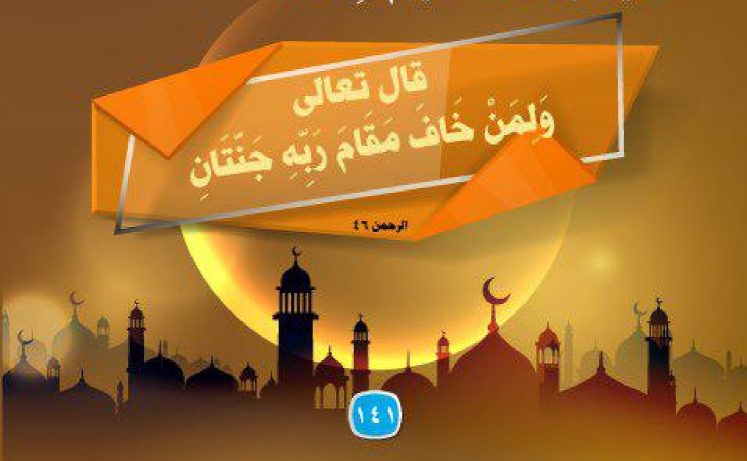


وثمرتها :محبّـة اللهِ تعالى للعبـد، ومُغْفِرُة ذنوبه

وسائل تقويتها : الطّاعَـة، واستشعار المعيّة الدّائمَـة وكُثْـرَة الذّكُـر، وتِـلاوَة القِّـرآن، ومجالسـة الذّاكريـن ومُفارَقَــة الغافِلــين، وكُثُــرَة الدُعـاء والتّضَـرُع واستشعار نعَمه وآلائه، والتّفكّر في مخلوقاته قال الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى : ومحبّـة العبد لله تحصل بفعل طاعته وترك مخالفته



وليس الخوف كلمة تقال باللسان بل هو شعور في القلب، يجعل صاحبه حدراً مما يخافه، فمن خاف الله اتقاه فالمؤمن يخاف الله ويخشاه، ويخاف عذابه، فهو يحذر مما يسبب غضب الله عليه، ومن خاف اليوم أمن غداً



وقال تعالى وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَـنِ الْهَـوَى\* فَـاِنَّ الْجَنَّـةَ هِيَ الْمَأْوَى

النازغات ١٠٤٠

قال الحسن البصري رحمه الله: إنّ المؤمن جَمَع إحْساناً وخَشية، والمنافية جَمَع الساءة وأمناً "
قال ابن القيم رحمه الله: والخوف المحمود الصادق :ما حال بين صاحبه وبين محارم الله عزّ وجَلّ

(١) صدارج السّالكين، منزلية الضوف (١/٩) ٥٥ - ١٥٥)، وانظير: شرح الشّجاويّية، عليد قبول المُتحاري :الأَمْن والإياس بِنْقَلان عن مِلْة الإسلام ٢١٢ - ٢١٣





وهــو التّطلُــع إلى رَحمــةِ اللّه تعــالى وفَصْلِــه وهــو ثلاثة أنواع

١٠ رَجِـاءٌ مـن شـخص عَمـل بطاعـة الله تعـالى فهو يرجو ثوابها

٢. رجّاء من شخص أذنب ذنوباً ثم تباب منها فهو راح المغفرة الله وعفوه، وهذان محمودان ٢. رجاء من شخص متماد في التفريط وكسب الخطايا، فهو يَرجُو رحْمة الله عمل وعسدا غيرور ورجاء كاذب، وهيو في التقيقة تمن لا رجاء، لهذا فرق العلماء بين التمني والرجاء واجمعيوا أن الرجاء الإسمع إلا معمل المؤلماء المحمودا أن الرجاء الإسمعياء المحمودا أن الرجاء الإسمعياء المحمودا أن الرجاء المحمودا المحمودا أن الرجاء المحمودا أن المحمو



إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجِرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولِئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّه وَاللَّهُ غَفُورٌ وَاللَّهُ غَفُورٌ وينبَغــى أن يكــون المؤمــن خائفــا مــن الله تعالى دائما، راجيا إيّاه، فإن غلب عليه ا خيــف عليــه، فــان غلـــ عليــه الرّجاء خيف عليه التّهاوُن والفساد وإن غلب عليه الخـوْف خيـف عليـه اليَــأس والقنوط

> ئ عِبَادِي أَنِي وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ الْعَذَابُ الْأَلِيم

وقبال 🌼 : لــو تَعْلَــم الكافير بِـكُلُ الَّــنِي عَنْـ



قد أُمَر اللّهُ تعالى بشُكْره، ونهى عن ضِدِّه

فاذكروني أذكركم واشكروا لي ولا تكفرون

وليس الشُّكُر مجرَّد النُّطْق باللِّسان والجوارح بل الشُّكْر واجب بالقلب، واللِّسان، والجوارح فحقيقة الشُّكر :ظهور أثير نَعْمَة الله على لسان عبيده بالثناء والاعتبراف، وعلى قلبه بالحبية ونحوصا، وعلى جُوارحه بالانقياد والطاعة

قال تعالى

يُعْمَلُونَ لَـهُ مَا يَشَاءُ مِـن مُحَارِيب وَتَمَاثِيلَ وَجفَـانِ كَالْجَــوَابِ وَقَــدُور وَتَمَاثِيلَ وَجفَـانِ كَالْجَــوَابِ وَقَــدُور رَاسِـيَاتِ اعْمَلُــوًا آلَ دَاوُودَ شُــكُرًا رَاسِـيَاتِ اعْمَلُــوًا آلَ دَاوُودَ شُــكُرًا وَقُلِيلٌ مِّنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ

17 4

قبال ابن القيم رحمه الله تعبالي:
والشكر مبني على خمس قواعد:
خضوع الشباكر للمشبكور ،وحبه له
واعترافه بنعمه، ثناؤه عليه بها
وأن لا يستعملها فيما يكره"

## ثانياً : حَقّ الرّسول ﷺ

حين تتحدّث عن حقّ المصطفى في فإننا لا تتحدّث عن المصطفى في فإننا لا تتحدّث عن شخص كسائر البشر، بل هو أفضل من خلقه الله، وهو المبلغ عن الله، وصاحب المنزلة الرفيعة والمقام المحمود هو سيّد وَلَد آدَم، وهو الذي ببعثته سدّت جميع الأبواب إلى الجنّة إلا بابه، وكل الطرق الموصلة إلى الله إلا طريقه، فمن اتبعه المتدى، ومن تنكب عن طريقه ضلّ وغوى المتدى، ومن تنكب عن طريقه ضلّ وغوى



## فله علينا حقوق تلزم مراعاتها، منها

الإيمان بأنه رسول من عند الله تعالى
 أرسله الله تعالى للبشر كافة نذيراً
 وبشيراً وهادياً إلى الله وسراجاً منيراً، وأنه خاتم الأنبياء عليهم الصلاة والسلام



٢. وقبال تعبالى: مناكان محمد أبنا أحيد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين
 وكان الله بكل شيء عليما حسن

٣. محبّ فمن حقّه علينا أن نحبّ أنفسنا، فضلاً عن نحبّه أكثر ممّا نحب أنفسنا، فضلاً عن آبائنا، وأمّهاتنا، وأولادنا، ومده المحبّة دين ندين الله تعالى به، نشعر بها داخل قلوبنا، ونرى آثارها في سلوكنا

عن أنس فال :قال رسول لا يؤمل أحدكم حتى أكون لا يؤمل أحدكم حتى أحدون أحد أحب إليه من والده ولده والناس أجمعين "

وعن عبد الله بن مشام 👙 قال : وهو آخذ بيّد عَمَر بن الخطاب فقال له عمر :يا رسول الله، لأنتُ كل شيء إلا من نفسي فقال النبي 👚 : لا والذي نفسي أكونَ أَحَبُّ إليك من نفسك فقالٍ له عمر : فإنّه الآنَ واللهِ لأَنْتَ أَحَبّ إلَى فقال النّبيّ ﴿: الآن يا عُمَّ " وهنذه مُنْزِلَة عَظِيمَة لا يَتْلَغَهَا الا الصّادقون وأنبت إذا تتأمّلت ذليك عَرَفيتُ السّبِيدُ السّدي لأجلته كان رستول الله 👙 بهنده المثاب وذلك أنه هو السيب في نصاة نفسك مين ا

وسبيل تُنْمِيـة هـذه المُحَبّـة :استشـعار مــا قَدَّمَـه الرّسول ﴿ وأوصلُـه لنّا مِـن الخَيْـر العَظِيم وطاعَته، ومُتابِعَته، والأقْتهاء بــه، وكَثــرة ذِكَــره، والصّلاة عليــه والاستشهاد بأقواله وأفعاله، وإدْمان المطالعية في سيرته فمين لا يعيرف عنيه إلَّا اســمُه كيــف يحبُّـه ؟! والمطالَعــة في سيرة أصحابه، وكييف كانيت محبّتهم ليه ومُعامَلَتُهِم معمه، وهنذه من أحسن الوسائل لزيادة محبته



فَطاعَتُه :امتثالُ أَمْرِه، واجْتِنابِ نهيه، فأَمْرُه ونَهْيه حُجّة على كلّ مَن بَلغَه ذلك، لا يجوز له التَّاخُر ولا التَّوائي عن الاستِجابَة له قال تعالى

> يا أيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا استجيبُوا لِلَّهُ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْ وَقَلْبِهِ وَأَنْهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ

> > الاتفال ٢٤

ومن اتباعه : الأقتداء به في عبادته، وسُلوكه، وفي كلّ عَملِه صلّى الله عليه وسلّم، ممّا هو داخلٌ في حُكم الواجب والمستحب، فالرّسول صلّى الله عليه وسلّم قندوة لنا في كلّ مجالٍ يُقترِب إلى الله تعالى



وقد اهتم الأئمة بجمع أحوال النبي وأوصافه وأخلاقه، ومن أحسن ما ترى في هذا كتاب: زاد اللعاد في هُذي خير العباد للعلامة ابن القيم



إِنْ الله وَمَلائِكَتَهُ يُصلُونَ عَلَى النبي يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهُ وَسَلَمُوا تَسْلِيمًا النبي عاليه وسلَمُوا تَسْلِيمًا

وهبي واجبة في الصّلاة، وعند ذِكْرِه ومشروعة في مواضع كثيرة، منها في الصّباح، والمساء، وفي كلّ مَجْلِس في الصّباح، والمساء، وفي كلّ مَجْلِس وبعد الأذان، ويُستحب الإكثار منها يوم الجمعة وفي فضلها قبال في من صلّب علي صيلاة واحدة صلى الله عليه عشراً وفي دم بارتها قبال في النّخييل مَن ذُكرتُ وفي دم بارتها قبال في النّخيال مَن دُكرتُ وفي دم بارتها وفي النّخيال مَن دُكرتُ وفي دم بارتها وفي النّخيال مِن دُكرتُ وفي دم بارتها وفي النّخيال مِن دُلُولُ وفي النّخيال مِن النّخيال النّخيال مِن دُلُولُ وفي النّخيال مِن النّخيال مُنْ النّخيال مِن النّخ

آ. نَشُر سُنْتِه ﴿ والذّبُ عنها والدّعُوة إليها وهـذا من حقوقـه ﴿ العظيمـة؛ إذ إنّ هذيه وسُنْتُه المصـدر الثانـي للتشريع الإسـلامي وبهـا كُمُـل الدّيـن، وأتمـت النّعُمـة وبنشرها يُنتشـر الدّيـن في الأرض، ويعُـم الخـير ويندُحر الشر وأهله

## مّال ﴿

نَضَرِ الله امراً سمع مُقالَتِي فَحُمَلُهَا إلى عَيرِه فَرُبَ حَامِل فَقُه إلى مَن هُو أَفْقَه مِنهُ وَرُبُ حَامِل فَقُه إلى مَن هُو أَفْقَه مِنهُ وَرُبُ حَامِل فَقُه لِيس بِفَقِيه، ثَلَاثُ لَا يَعْلَ عَلَيْهِنَ قَلْبَ مُسْلِم : إَخَلَاصِ الْعُمَل لَله عَلَيْهِنَ قَلْبَ مُسْلِم : إَخَلَاصِ الْعُمَل لَله وَالنَّصِيحَة لَائِمَة المُسلِمِينَ وَلَرُومُ الْجَمَاعَةُ



٧. محبّة أصحابه، وتوقيرُهم فمحبّتها وأحبة، وسنبهم زندقة، فهم حملة الديسن، وأصحاب سيد المرسلين وهم خير الناس بعد النبيين ولا يجوز لأحد أن يذكرهم بندم، أو يطعن على أحدٍ منهم بعيب أو نقصٍ على أحدٍ منهم بعيب أو نقصٍ

قال 📳

لا تسبوا أصحابي فلو أنّ أحَدَكُم أنْفَقَ مِثْـل أحَـدِ ذَهَباً ما بَلَـغ مُدّ أحَدِهِم ولا نَصِيفَه" مُدّ أحَدِهِم ولا نَصِيفَه"



ما المحبّة الحقيقيّة لله تعالى؟ وما علامة صدّقها؟ وما ثمرتها؟

س ۱

ما الرّجاء ؟ وما أنواعُه ؟ مع بيان المحمود منه والمذموم وماذا يُسمَّى المذموم منه ؟

Yw

ما حقيقَـة الشبكر؟ وما قواعـده؟ ثمّ إذكر الدّليل على أنّ الشكر يكون بالعَمَل

س۳

اذكُـر مِـا تَسْـتَطيعه مِـن وَسَـائِل تَنْمِية محبّة الرّسول ﴿

س ع

عدد خمسة من المواضع التي يشرع فيها الصلاة على النبي

111 (10A)

سره